# TREATISE

Clearly Shewing,

God's Existence;
The certainty of the Holy Scriptures; and
The Immortality of our Souls.

#### WITH

The Key of Sciences, and way to

In English and French, By Peter Berault;

Chaplain of His Majesty's Ships the Kent and Victory in the late War with France.

LONDON, Printed by William Redmayne for the Author, 1700.



John W. Owen 1899 gniwada 56867 RB. 23 a. 28880 Note Vit. 19 & Name and 19 1 BITTIME or you been somether his control Eichnight La Line. Control and Parint. By Ferer Beraule; Chaplain or His Malery's Ships the Time and I story in the late. Wat and Lain Low word S. Prioted by W. Leave Reduction for ice Audier, [700.

# TREATISE

Clearly Shewing,

God's Existence;
The certainty of the Holy Scriptures; and
The Immortality of our Souls.

WITH

The Key of Sciences, and way to

In English and French,
By Peter Berault;

Chaplain des Valle

Chaplain of His Majesty's Ships the Kene and Victory in the late War with France.

LONDON, Printed by William Redmayne for the Author, 1700.

# TRAAFTE

Qui montre clairement,

L'Existence d'un Dieu 3 La Certitude des Saintes Ecritures ; Et l'Immortalité de nos Ames.

#### AVEC

La Clef des Sciences, & le chemin de la Félicité Éternelle.

En Anglois & en François, Par PIERRE BERAULT.

Chaplain des Vaisseaux de sa Maont spessé, le Kent & la Victoire, Ta W dans la dernière Guerre avec la France.

PAutheur. 1700.

## The Right Reverend

## HENRY,

Lord Bishop of LONDON, &c.

#### MY LORD,

THIS little Book, which I Dedicate to Your Lordship, contains nothing but what you do firmly believe, and as carefully teach others both by your sound Doctrine and your good Example.

It



#### TRES-REVEREND

## HENRY

Seigneur Evêque de LONDRES, &c.

#### MONSEIGNEUR,

E Petit Livre, que je Dedie à vôtre Grandeur, ne contient rien que ce que vous croyez fermement, & enseignez soigneufement aux autres, non seulement par vôtre Saine Doctrine, mais encore par vôtre bon Exemple. A 2 Peut-

#### Epifile Dedicatory.

not grant me all what I say; but I am certain, that all those, who have the Honour to know Your Lorder ship, will freely confess with me, that I write nothing but what is all together conformable to Truth.

Custom in an Epistle Dedicatory)
make a long Enumeration of all
your excellent Qualities; I millionly say, that every one is fully
satisfied with your wife Conduct
towards the Souls, which God has
committed to your Charge.

And seeing, as a good and faithful Shepherd, you have always been
very careful of your Sheep by feeding them with your good Instrustions, and even exposing your Life
to save them; There is no doubt,
when your Soul shall be ready to be
separated from its Body, but then

70 H

parce

#### Epiere Dedicatoire.

Peut être que vôtre humilité
ne m'accordera pas tout ce que
je dis mais je shus certain que
tous ceux qui ont l'honneur de
connoître vôtre Grandeur, con
fesseront ingenument, aueu moy
que je ne public tien qui ne soir en
tierement conforme à la verité.

Je ne veux pas dicy (comme c'est la coutume dans une Epitre Dedicatoire) faire un long dénombrement de toutes vos excellentes qualitez; je diray seulement, qu'un chacun est pleinement satisfait de vôtre sage conduite envers les ames que Dieu a commises à vôtre Charge.

Et puis que, comme un bon & sidelle Pasteur, vous avez été toûjours fort soigneux de vos Brebis, en les nourrissant de vos bonnes Instructions, & en exposant même vôtre vie pour les sauver; il n'y a point de doute, quand vôtre ame sera sur le point d'être se

#### Epifile Dedicatory.

Fought a good Fight, I have finished my Course, I have kept the Faith; henceforth there is laid up for me a Crown of Righteousness, which the Lord the righteous Judge shall give me.

res, MY LORD, roull have a right to these words; for you may truly be called that good Shepherd, whereof it is spoken in the Holy Scripture: Since you have contimued stedfast in the Faith, and always constantly opposed the irrational and superstitious sentiments of the Church of Rome." But your Faith and Constancy did never better appear than in the late Reign; when rather than confent to the Errors of that Tyrannical and Idolatrous Church, you were generously, and like an Apostle, refolved to lose both your Bishoprick and Life, that you may fave your Flock, whab

\* At the time the Anglican Church formed aseparate communion either there was a two Church of Christ subsisting on earth, or the was not: - If there was that Church, be forwing a separate communion, quitted &

Epitre Dedicatoire.

distez alors comme S. Paul. Fay combatu le bon combat, j'ay parachevé ma course, j'ay garde la Foys quant au reste la Couronne de Justice mest réservée, laquelle me ren-

dra le juste Juge.

Ouy, MONSEIGNEUR, vous aurez droit à ces paroles; car vous pouvez justement être appellé ce bon Pasteur, dont il est parlé dans la Sainte Ecriture, puis que vous avez continué ferme en la Foy, & toûjours constament refifté à tous les irraisonnables & superstitieux sentimens de l'Eglise de Rome. Mais vôtre Foy & constance n'ont jamais mieux paru qu'au dernier Regne, lors que plûtôt que d'adherer aux Erreurs de cette Eglise Tyrannique & Idolatre, vous étiez généreusement & en Apôtre resolu de perdre, & vôtre Evêché & vôtre vie, afin de pouvoir sauver vôtre Trou-

from say there was not then you give the fie to the Greed, in as much as you make it propose as the object of our belief, a thing that did not exist!

ned.

2,

Epistle Dedicatory.

mbich several cruel woolfs in Sheep's cloathing were ready to devour.

Do not question then, MY LORD, when you appear before our Lord Jesus Christ, who shall judge both, the Quick and the Dead, but you will then hear those sweet and comfortable words. Come you Blessed of my Father, receive the Crown of Glory promised to them, that are Good and Faithful till Death. It is the earnest Prayer of him, that is truly,

Your Lordsbip's,

Most Humble, and most obedient Servant,

TIDA PABERAULT.

#### Epître Dedicatoire.

peau, que quantité de Loups cruels, revêtus de peaux de Brebis, étoient prêts de dévorer.

Ne doutez donc point, MO N-SEIGNEUR, quand vous viendrez à paroître devant nôtre Seigneur Jesus Christ, qui jugera les vivans & les morts, que vous n'entendiez alors ces douces paroles pleines de consolation. Viens le Benit de mon Pere, reçoy la Couronne de Gloire qui est promise à tous ceux qui sont bons & sidelles jusqu'à la mort. C'est la trés ardante Priere de celuy, qui est veritablement,

De Vôtre Grandeur,

flom bas Be tres humble & tres-

FILLS P. BERAULT.

### MONSEIGNEUR

# COMPTON,

Evêque de LONDRES.

## EPIGRAMME.

TON Exemple, Compton, ta grande Probité
Comme aussi ta Saine Doctrine,
Sont trois moyens, dont Dieu se sert, & qu'il
destine

Pour inciter nos cœurs à vivre en sainteté.

Quand une ame est si folle, ou qu'elle est sa
barbare

Que de pécher & se damner; Tu tâches de l'en détourner;

Et dans le vray chemin, duquel elle s'égare, T'u prens soin de la ramener.

Pour tous tes soins, Pasteur vigilant & sidelle, Tu recevras au Ciel une gloire immortelle.

P. BERAULT.

### Advertisement.

IF any Gentleman or Gentle-woman have a mind to learn the French or Latin Tongue, the Author of this Treatife will wait on them. He has made a French and Latin Grammar, whereby they may speedily attain to these two Languages. You may hear of him either at his Lodging in Serment-Lane at Mr. Kenning a Chair-maker near Doctors-Commons; or at Mr. Duchemin French-Bookfeller over against Sommer set-House, at Abraham's Sacrifice.

#### Of God's Existence.

#### CHAP. I.

Hat there is a God, is a Truth far better engraven in all the Parts of this world, than the name of the Artificer was in the Image of his Minerva: for even the dumb Creatures do so loudly proclaim Him, that I may fay with Job; 12. 7, 8. Ask now the Beafts of the Earth, and they shall teach Thee: and the Fowls of the Air, and they shall tell Thee; and the Fishes of the Sea, and they shall declare Him unto Thee. And as all Creatures are so many Letters, from which we may spell the Existence of a God, so the wonderful Order, wherein he governs and keeps this great world, doth evidently

### De l'Existence d'un Dieu.

#### CHAP. I.

U'il y ait un Dieu, c'est une verité beaucoup mieux gravée dans toutes les parties de ce Monde, que n'étoit le nom de l'ouvrier dans l'image de sa Minerve: Car les créatures mêmes, qui sont muettes, le publient si hautement, que je puis dire avec Job, 12.7.8. Demande le aux lêtes de la terre, & ils te l'enjeigneront; aux oiseaux du Ciel, & ils te le diront; & aux poissons de la mer, & ils te le declareront. Et comme toutes les créatures sont autant de lettres, par lesquelles nous pouvons épeller l'Existence d'un Dieu ; ainsi l'ordre admira-B 2 ble,

By God we understand a Perfect Being, existing of it self, Eternal, only one, Infinite, Immutable, entirely Simple, and a Spirit. Now that there is such a Being, is that, which I shall endeavour to shew

evidently.

what soever is thinking, the same has a Being; for that, which is not, doth not think. And that there is a Being, that is thinking, the very Denyer of it may be convinced from his own Denial. For his Denial must preceed from this, that he thinketh, there is no such thing as thinking. Therefore either he thinks true, or he thinks false. If He grant he thinks false, he owns that there is a thinking Being; and if he grant that he thinks true, he must also confess, that he is thinking: and so ei. ther way be will be necessitated to acknowble, dans lequel il gouverne & conferve ce grand Monde, nous fait voir clairement sa Sagesse infinie.

Par un Dieu, nous entendons un Etre parfait, existant de soymême, éternel, seul, infini, immuable, entierement simple, & spirituel; or qu'il y ait un tel Etre, c'est ce que je tacheray de faire voir clairement.

Tout ce qui pense, a un Etre; ear ce qui n'est pas, ne pense point. Or qu'il y ait un Etre qui pense, celuy-là même qui le deniera, en sera pleinement convaincu par son propre Désaveu. Car son Désaveu doit procéder de ce qu'il pense, qu'il n'y a pas un Etre qui pense; ou donc il pense vray, ou il pense faux; sil accorde qu'il pense faux, il avoûe donc qu'il y a un Etre qui pense; & s'il avoûe qu'il pense vray, il faut aussi qu'il confesse pu'il pense: & ainsi d'une maniere ou d'une autre, il est obli-

knowledge, that there is some thing that thinks, and has an actual Being, which is the subject of his thought.

And what soever has an actual Being, or doth exist, the same must have its existence, either of it self, or from another: and what soever receives its Existence from another, the same is not perfect Being, because it depends upon another for its Existence, provided there be any other Being, which doth not receive its Existence from another.

And that there is a Being, which doth not receive its Existence from another, is clear from hence, that the reason of a thing existing by the vertue of another, is because there is some other thing, which causes it to exist. We must then either admit a progress in Insinite of Beings, or that there is a Being, which has nothing of Existence from another. And that the Progress in Insinite

gé d'avouer qu'il y a un Etre qui pense, & qui a un Etre actuel, qui est le sujet de sa pensée.

Et tout ce qui a un Etre actuel, ou existe, doit avoir son Existence, ou de soy-même, ou par un autre: Et tout ce qui reçoir son Existence par un autre, n'est pas un Etre parfait, parce qu'il dépend d'un autre quant à son Existence, pourvû qu'il y ait un autre Etre, qui ne reçoive pas son Existence d'un autre.

Or qu'il y ait un Etre, qui ne reçoive pas son Existence d'un autre, je le montre clairement, parce que la raison qui fait qu'une chose existe par la vertu d'un au-tre, est parce qu'il y a quelqu'au-tre chose, qui la fait exister: Il faut donc admettre, ou le progrez à l'infini, ou qu'il y ait un Etre, qui n'a point son Existence d'un autre. Or que le progrez à l'infini d'un nombre innombrable de

Infinite of an innumerable number of things, causing others to exist, is imposible to have been is clear; because a by-past series of things may be encreased by a new addition made unto; and a series of things, which may be encreased, is not infinite, for otherwise there might be some thing, that could be greater than Infinite, which questionless cannot be. Therefore there must of necessity be some first Cause, which doth not receive its Existence from another, but exists wholly of itself, and is consequently the first Cause. For in all sensible things we find an order of efficient Causes; and we do not find, that any of 'em be the efficient Cause of it self; because it should have been before it was, which cannot be. And the progress in Infinite in Causes efficient one another is impossible; because in these efficient choses, qui font exister les autres, foit impossible, c'est ce qui est évi-dent; parce que la succession des choses passées peut être accrue par quelque chose de nouveau; & la succession des choses qui peuvent être augmentées, n'est pas infinie, car autrement il y auroit quelque chose, qui pourroit être plus grand que l'infini, ce qui sans doute ne peut être. C'est pour-quoy il faut de necessité qu'il y ait un premier Etre, qui ne reçoive point son Etre d'un autre, mais qui existe entierement de soy même, & par consequent qui soit la premiere cause. Car dans les choses sensibles, nous trouvons un ordre de causes efficientes; & nous ne trouvons pas qu'aucune d'icelles soit cause efficiente de soy-même, parce qu'elle auroit été avant qu'elle fût, ce qui ne peut pas être. Or il n'est pas possible de proceder à l'nfini dans les causes efficientes

cient Causes one is the cause of another, and this of another, and so successively. And consequently it that causes the other is first; and it that is caused or effect is second, or last, in case there be no other following. Now the Cause being taken away, the effect ceases. If then there be no first cause in efficient Causes, there shall neither be a second nor last. which is false; since we see the contrary every day, as it appears in the Generations of Men, wherein one is the Cause of another, and so succesfively. And therefore we must of necessity admit a first Cause of all things.

And that, which is the first Cause, must of necessity have always existed, or been from Eternity:
This is most certain, because if there

efficientes les unes des autres, parce que dans ces causes efficientes, l'une est cause de l'autre, & cellecy de l'autre, & ainsi successivement. Et par consequent celle qui cause l'autre, est premiere, & celle qui est cause ou effet, est seconde ou derniere, supposé qu'il n'y en ait point d'autre qui suive. Or la cause étant ôtée, l'effet cesse. Si donc il n'y a point de premiere cause dans les causes efficientes, il n'y en aura point de seconde ni de derniere; ce qui est faux, puisque nous voyons tous les jours le contraire, ainsi qu'il paroît dans la génération des hommes, dont l'un est cause de l'autre, & ainsi successivement. Il faut donc de necessité admettre une premiere cause de toutes choses.

Et ce qui est la premiere cause, doit par necessité avoir toûjours été, ou existé de toute éternité; c'est ce qui est trés-certain, parce there had been a time when it was not, it must of nothing have become something, seeing it self was first. And in case it should of nothing have become something, it would have been before it had its Existance; and consequently have been and not have been at once; which is a Contradiction, and consequently impossible. For Being supposed to be the first Being, if ever it had a beginning, it must have been both the Producer, and the thing produced at the same time; and consequently as it was the Producer, must be supposed to have had a Being; and as it was the thing produced, to have had no Being, and both at the same instant, which is a manifest Contradiction.

It is then true, that the first Being is necessarily Eternal a parte ante; and what is necessarily Eternal que s'il y avoit eu un temps qu'il n'eût pas été, de rien il seroit devenu quelque chose, puis qu'il étoit le premier. Et supposé que de rien il fût devenu quelque chose, il auroit été avant qu'il eût eu son Existence, & par consequent auroit été & non été en même temps; ce qui est une contradiction, & consequemment im-possible. Car, supposé qu'il soit le premier Etre, si jamais il a eu de commencement, il doit en même temps avoir été le Producteur, & tout ensemble la chose produite; & par consequent, comme il étoit le Producteur, il faut supposer qu'il a eu un Etre; & comme il étoit la chose produite, qu'il n'a point eu d'Existence, & l'un & l'autre dans un même instant; ce quiest une manifeste contradiction.

Il est donc vray que le premier Etre est necessairement Eternel à parte ante; Or ce qui est necessaire-

e -

nal à parte ante, is likewise so à parte post; because having nothing of Existence from another, it must necessarily exist of it self: and what necessarily exists of it self, cannot but exist. And what cannot but exist, ought Eternally to exist; and consequently the first Being, as it never had a beginning, so shall it never have an end.

Since then Existence is essential to the first Being; and since the first Being has no dependance on another, but exists interely of it self, there are of necessity no more first Beings but one. For in case we should suppose there were more first Beings Eternally co-existing, we must grant that Existence is equally esfential to them all, and consequently that there is no essential difference among them, and therefore that there are several Eternal and infinite

ment Eternel à parte ante, l'est semblablement à parte post; parce que n'ayant point son-Existence d'un autre, il faut par necessité qu'il existe de soy-même; & ce qui par necessité existe de soy-même, ne peut pas qu'il n'existe. Et ce qui ne peut pas qu'il n'existe, doit éternellement exister; & consequemment le premier Etre, comme il n'a jamais eu de commencement, aussi n'aura-t'il jamais de sin.

Puis donc que l'Existence est necessaire au premier Etre; & puis que le premier Etre ne depend point d'un autre, mais existe entierement de soy-même, il saut par necessité qu'il n'y ait qu'un premier Etre: Car si nous supposons qu'il y ait plusieurs premiers Etres éternellement co-existants, nous devons accorder que l'Existance leur est égallement essentielle a tous, & consequemment qu'il n'y a point entr'eux de disse-

finite Beings, which imploys a manifest contradiction; for the plurality of Gods is contrary to Reason.

It is then evident, that there is one only first Being; and it is no less evident, that the same is infinite in Esfence and Perfection. For in case it were of a finite nature, it must have by some means or other been limited, for what has no limitation, is Infinite. And if the first Being be limited, it must of necessity be limited by it self, by-reason it alone Being before all other Beings, it could not possibly be any thing besides it self to limit him. And that he should limit himself, we have no reason to think so.

The first Being then is Infinite in Essence and Perfection; and what is necessarily so, connot possibly eieither rence essentielle, & partant qu'il y a p'usieurs Etres éternels & infinis, ce qui est une maniseste contradiction; car la pluralité des Dieux est contraire à la raison.

Il est donc évident qu'il y a un seul premier Etre; & il n'est pas moins évident qu'il soit infini en Essence & Persection. Car, en cas qu'il fut d'une nature finie, il faut qu'il ait été limité d'une façon ou d'une autre ; car ce qui n'est pas limité, est infini. Or si le premier Etre est limité, il faut de necessité qu'il soit limité par luymême; d'autant qu'étant seul devant tous les autres Etres, il n'étoit possible qu'il y eut quelqu'autre Etre que luy même pour le limiter, & qu'il se limitat luymême, nous n'avons aucune raison de le penser ainsi.

Donc le premier Etre est infini en essence & persection; & ce qui est necessairement tel, ne peut ther acquire or lose any thing, whereby its Perfection can in any respect what soever be either augmented or diminished: and what cannot in any respect what soever receive either augmentation, or diminution, is wholly Immutable; the first Being therefore is Immutable.

And what soever is Immtuable, has nothing of Potentiality or Passibility belonging to it; for otherwise it would not be impossible, that it should be changed from Power to Act. And what has nothing at all of Potentiality or Passibility belonging to it, must of necessity be a pure effential Act. And that, which is a pure essential Act, is void of all manner of composition; and what is void of all manner of composition, is absolutely simple. The first Being therefore is absolutely and altogether simple. And

pas acquerir ou perdre aucune chose, par laquelle sa perfection puisse être en aucune façon, ou augmentée, ou diminiiée: & ce qui ne peut en aucune façon reccvoir augmentation, ou diminution, est entierement immuable; donc il s'ensuit que le premier Etre est immuable.

Or ce qui est immuable, n'a en soy aucune Potentialité ou Passibilité; car autrement il ne seroit pas impossible, qu'il changeat de la Puissance à l'Acte. Et ce qui n'a en soy aucune Potentialité ou Passibilité, doit être par necessité un pur Acte essentiel. Et ce qui est un pur Acte essentiel, doit être exempt de toute sorte de Composition; & ce qui est exempt de toute sorte de Composition, est entierement simple; c'est pourquoy le premier Etre est absolument & entierement simple.

And that, which is absolutely simple, has no parts at all, and by consequence whatever is contained in it, the same is its whole entire it self and Being. And what has no parts, cannot be corporeal, because a Body consists of parts really exclusive of one another. And what is not corporeal, is immaterial; and what is immaterial is spiritual; wherefore the first Being is a Spirit.

It is then true, that there is a perfect Being, Existing of it seif, Eternal, only one, Infinite, Immutable, intirely simple, and a Spirit, which we usually call by the name of God. Again we see that the natural Bodies, which are without knowledge, do all work for an end, because they do always or almost always work in the same manner; and consequently for a very good end. Whence it is evident, that they

I

Et ce qui est entierement simple, n'a point de parties, & par consequent tout ce qui est en luy, est entierement luy-même & son Etre. Or tout ce qui n'a point de parties, ne peut être corporel; parce qu'un corps est composé de parties, qui sont réellement exclufives les unes des autres. Et ce qui n'est-pas corporel, est sans matiere; & ce qui est sans matiere, est spirituel; donc le premier Etre est spirituel.

Il est donc vray, qu'il y a un Etre Parfait, existant de soy-même, éternel, seul, infini, immuable, entierement simple, & spirituel, auquel nous donnons communement le nom de Dieu. De plus, nous voyons que les choses naturelles qui sont sans connoissance, operent toutes pour une fin, parce qu'elles operent toûjours, ou presque toûjours de la même maniere; & par consequent pour

they do not work by chance, but by intention. Now the Bodies, which are without knowledge, do not tend to their end, unless they be directed by some intelligent Being, as it appears in an Arrow that is shot, which doth not arrive to its end, but by the intention of him, that shot it. There is then an intelligent Being, by whom all natural Bodies, that are without knowledge, are directed to their End. And to this intelligent Being we give the name of Ged. Thom. Aquinas, q. 2. Art. 3.

Whereas I made it appear, that there is one only first Being, whose Existence alone has no Dependance on another; it must needs be that the Universe is either Godhimself, or that it was originally derived from him. And that the Universe is not God, is plain from this, that

une sin qui est trés bonne. D'où il est évident qu'elles n'operent point par hazard, mais par intention. Or les choses, qui sont, sans connoissance, ne tendent point à leur fin, à moins qu'elles n'y foient dirigées par quelqu'un qui est intelligent; ainsi qu'il paroît en une fléche décochée, qui n'arrive point à sa fin, que par l'intention de celuy qui la décoche. Donc il y a un Etre intelligent, par qui toutes les choses naturelles, qui sont sans connoissance; sont dirigées à leur fin. Et à cet Etre intelligent, nous donnons le nom de Dieu. Thom. d'Aguin. q. 2. Art. 3.

Dautant que j'ay montré clai-rement, qu'il y a un seul pre-mier Etre, dont l'Existence seule ne depend point d'un autre; il s'ensuit évidemment, ou que l'U-nivers est Dieu luy-même, ou qu'il est dérivé de luy. Or il est maniseste, que l'Univers n'est pas Dieu

e

t

at

od

God is one simple Being, whereas the Universe is some way or other compounded. For Body is compounded of several material Atoms; Man of Body and Soul; Angels of Essence and Existence, and all these things of substance and Accidents. Wherefore the Universe or the World with all that therein is, was originally derived from God alone.

And since the World is originally derived from God alone, every thing, which it contains, must of necessity be either of the same nature which God is of, or else it must be created of nothing (there being only one first Being.) And it is evident, that the things, which are in this World, do not participate of the same nature with God, because there is nothing in God, which is not God; otherwise all things, that are contained in the World, would be God: Which cannot be, for the Plurality of Gods

Dieu, parce que Dieu est un simple Etre, & que l'Univers est composé de parties. Car le corps est composé de disserents Atomes materiels; l'Homme de corps & d'ame, & les Anges d'Essence & d'Existence, & toutes ces choses de substance & d'accidents. C'est pourquoy l'Univers ou le Monde, & tout ce qui est en luy, est originairement derivé de Dieu seul.

Or puis que le monde est originairement derivé de Dieu seul,
il faut que tout ce qui s'y rencontre, soit par necessité, ou de
la nature dont Dieu est, ou qu'il
soit creé de rien, parce qu'il n'y
a qu'un seul premier Etre. Or il
est évident que les choses qui
se rencontrent au monde, ne sont
point de la nature de Dieu, dautant qu'il n'y a rien en Dieu, qui
ne soit Dieu; autrement toutes les
choses, qui sont contenues dans
le monde, seroient Dieu: ce qui

3,

ty

h

ed.

ft at

d,

ng

ise

in

ich

of

Gods is impossible, because many Eternal and Infinite cannot subsist together. All things therefore without contradiction were at first created or produced by God of nothing.

And what sever is created, the same could not be Eternal, but must have had a Beginning; otherwise there would have been an infinite Duration, an infinite number of Days, of Months, of Years already past: and consequently, seeing one Infinite is not greater than another, (for it is not Infinite, to which any thing can be added) there would have been no more days than months, nor more months than years since the Creation of the world. And on the contrary, feeing there are more days than menths, and more months than years in the same long continuance of time :

ne peut pas être, car la pluralité des Dieux est impossible, dautant que plusieurs Eternels & Infinis ne sçauroient subsister ensemble. Il est donc sans contradiction, que toutes les choses qui sont au monde, ont été creés ou produi-

tes par Dieu, de rien.

ys

55

of

7:

25

of

Or tout ce qui est creé, ne peut pas être éternel, mais doit avoir un commencement, autrement il y auroit eu une durée infinie, un nombre infini de jours, de mois & d'années dêja passées; & consequemment, puis qu'une infinité n'est pas plus grande qu'une autre (car cela n'est pas infini, à quoy quelque chose peut être ajoûtée) il n'y auroit pas eu plus de jours que de mois, ni plus de mois que d'années depuis la Création du monde. Et au contraire; puis que dans une même continuation de temps il y a plus de jours que de mois, & plus de mois D 2 que time; there would have been more days than months, and more months than years since the Creation, which is a Contradiction.

Again, supposing the World to have had an infinite duration, and Mankind the like continuance: there was either an infinite Series of Generations of Men a thousand years ago past, or there was not. If there was not, a thousand Generations elapsed since, could not make the foregoing number infinite; for of two finite added together an infinite cannot arise. And if the Series of Generations of Men was a thousand years ago Infinite, then a thousand Generations have been added since to that which was before infinite: And fo, since nothing is infinite, to which any addition can be made, the Series of Generations of Men from the Creation of the world should be both infinite

f

n

n

iı

ei

ei

g

nét

ta

au

h j

ti

que d'années; il y auroit eu plus de jours que de mois, & plus de mois que d'années depuis la Création, ce qui est une contradiction.

Suppoions encore que le monde a eu une durée infinie, & que le genre humain a eu une semblable continuation; ou bien il y a eu une succession infinie de générations d'hommes, depuis mille ans passez, ou il n'y en a point eu. S'il n'y en a point eu, mille générations, qui sont arrivées depuis, ne sçauroient pas faire un nombre infini; car de deux finis ajoûtez ensemble, un infini ne peut pas en resulter. Et si la succession de générations d'hommes étoit infinie il y a mille ans, alors mille générations ont été ajoûtées à ce qui étoit auparavant infini; & partant, puis que rien n'est infini, auquel quelque chose peut être ajoûtée, la succession de générations d'hommes depuis la Création du D 3

5

S

e b

e

infinite and not infinite; which is contradictory and impossible.

But some one will say, since God has been from all Eternity, what should hinder but that there might have been an equally continued succession of time together with his Eternal Duration?

I answer, that it is not properly affirmed of God, that he was heretofore, or shall be hereafter, but only that he is. For we see, that he himself in answer to Moses asking him what he should tell the People his name was, said, I am that I am. Thus shalt thou say to the Children of Hrael, I am has fent me unto you. Exod. 3. 14. For, fince Existence is essential to God, there is no divisibility, no Preterition, no Futurition, and consequently no succession, nor continuance (truly speaking) incident to him: those things du monde, seroit tout ensemble infinie, & non infinie; ce qui est contradictoire & impossible.

Mais quelqu'un me dira, puisque Dieu a été de toute éternité, qu'est ce qui empêche qu'il n'y ait eu une égale succession de temps ensemble avec sa durée éternelle?

Je répond, qu'on ne dit pas proprement de Dieu, qu'il étoit cy-devant, ou qu'il sera cy-aprés, mais seulement qu'il est. Car nous remarquons que luy-même, répondant à Moise, qui luy deman-da son nom pour le declarer au Peuple d'Ifraël, dit, Je suis celuy qui suis. Ainsi tu diras aux enfans d'Israël, Je suis m'a envoyé à vous, Exod.3.14. Car puis que l'Existence est essentielle à Dieu, il n'y a en luy ( à proprement parler ) ni division, ni passé, ni sutur, ni succession, ni continuation: Car seulement à ces choses là, dont la Nature

e

e I

ne

ce

n,

20

uly

things only, whose natures may be or may not be, can be rightly said to continue. But we cannot properly say of God, whose Essence is Existence, that he was or shall be, but solely that he is. For what is it essentially to Exist but solely to be. And to say a thing was or shall be, which solely is, amounts in effect to this, that it solely is, and not solely is, which is a thing impessible. Therefore from God's Existence a possibility of an eternal Duration, or continued succession of time cannot be inferred, there being no such thing as an Eternal Duration incident to the Divine Nature, which is essential pure Existence; so that these words, was or shall be, cannot in any sort be properly appropriated thereunto.

Nature peut être, & ne pas être, la continuation peut être justement attribuée. Mais nous ne pouvons pas proprement dire de Dieu, dont l'Essence est Existence, qu'il a été, ou qu'il sera, mais seule-ment qu'il est: Car qu'est-ce qu'E-xister essentiellement, sinon d'étre seulement. Or de dire d'une chose qui est seulement, qu'elle étoit, ou qu'elle sera, c'est com-me si l'on disoit, qu'elle est seulement, & qu'elle n'est pas seulement; ce qui est impossible. C'est pour-quoy de l'Existence de Dieu nous ne pouvons pas inferer une duration éternelle, ou succession de temps continuée, ne se trouvant rien de semblable en la nature Divine, qui est une pure essentielle Existence; de sorte que ces mots étoit ou sera, ne peuvent en aucune façon luy être proprement attribuez.

Comme

As the World is not Eternal according to its Duration, so neither is it Infinite in respect of its Magnitude. For in case it were infinite in Greatness, the space from the center of the Earth towards the East, would be either finite or infinite; if infinite, then the space from the center of the Earth towards the west, North and South taken together, would not only be no greater than that towards the East (because one Infinite is no greater than another) but there would also be more infinite spaces in the Universe than one; neither of which is possible; not the former, because three equal spaces taken together are certainly greater than one alone, which is no greater than any one of them; nor the latter, because in regard the Universe is not greater than an infinite space, it cannot contain more infinite spaces than one; for otherwise r

ts

re

ce

15

or

be

tb

ot

ds is

ut

be

es

er

he.

er-

ise

Comme le monde n'est point éternel au respect de sa durée, ainfi n'est-il point infini à l'égard de sa magnitude. Car en cas qu'il fat infini en grandeur, l'espace depuis le centre de la Terre jusqu'à l'Orient, seroit, ou fini, ou infini; Si infini, alors l'espace depuis le centre de la Terre jusqu'à l'Occident, le Nord & le Midy, pris ensemble, ne seroit non seulement pas plus grand que celuy de l'Occident (parce qu'un infini n'est pas plus grand qu'un autre) mais il y auroit aussi dans l'Univers plus d'un espace infini. \_'un & l'autre n'est pas possible; le premier ne l'est pas, parce que trois espaces, qui sont égaux, & qui sont pris ensemble, sont certainement plus grands qu'un seul d'iceux; & le dernier aussi n'est pas possible; car puis que l'Univers n'est pas plus grand qu'un espace infini, il n'en peut pas contenir wife it should be greater than it self. But if the space from the center of the Earth towards the East were finite, then also the space from the center of the Earth towards the west, North, and South would be likewise finite; and of four finite spaces an infinite space cannot be made. It is then true, that the world is not infinite in its Extension. wherefore it follows that the World is neither infinite in respect of its Duration, nor in respect of its greatness, and consequently that it is not God, but derived from him in all its parts.

Philo, to prove that there is a God, argues thus; nothing made by Art, can come by chance; but the world is done with exquisite Art; therefore it must needs be made by one that is the most perfect of all Artists, and that is God.

The

contenir plus qu'un, car autretrement il seroit plus grand que luy-même. Et si l'espace, depuis le centre de la Terre jusqu'à l'Orient, étoit fini, alors l'espace, depuis le centre de la Terre jusqu'à l'Occident, le Nord & le Midy, le seroit pareillement; or de quatre espaces finis, on n'en peut pas faire une infini. Il est donc vray que le Monde n'est pas infini dans son extension. C'est pourquoy il s'ensuit que l'Univers n'est ni infini au respect de sa durée, ni au respect de sa grandeur; & consequemment qu'il n'est pas Dieu, mais derivé de luy en chacune de ses Parties.

Philon, pour prouver qu'il y a un Dieu, argumente en cestermes. Tout ce qui est fait par Art, n'arrive point par hazard; or le Monde est fait par Art; Donc il est fait par le plus excellent de tous les Artistes, sçavoir Dieu.

be t;

by

all

be

E

The first knowledge of God, saith Tertullian, we derive from Nature, the next by Doctrine. That from Nature we learn by his works; and that by Doctrine from Preaching.

we are all of us, saith Julian to Heraclitus, though untaught naturally perswaded that there is a God, unto whom we look, unto whom we run, and towards whom our Souls do as naturally turn as our Eyes to the Light, or as the Needle to the North. Plutarch calls the believing of a God an ancient Perswasion, than which nothing can be more certain: And Aristotle saith, that all Men have naturally some Perswasion, that there is a God.

Tully

La premiere connoissance que nous avons de Dieu, dit Tertulien, nous la tirons de la Nature; & la seconde de la Doctrine. Celle que nous avons de la Nature, nous l'apprenons par ses ouvrages; & celle que nous avons par la Doctrine, nous l'apprenons par la Doctrine, nous l'apprenons par la Predication.

Tous tant que nous sommes, dit Julian à Heraclitus, quoy que non enseignez, nous sommes naturel-lement persuadez qu'il y a un Dieu, lequel nous regardons, auquel nous courons, & vers lequel nos ames se tournent aussi naturellement, que nos yeux vers la lumiere, ou que l'aiguille tourne au Nord. Plutarque dit que la croyance d'un Dieu, est une ancienne persuasion, dont il n'y a rien de plus certain au Monde; Et Aristote assure que tous les hommes ont naturellement quelque persuasion, qu'il y a un Tullius Dieu.

Tully tells us of a speech of Aristotle to this purpose. If we could suppose, saith he, Persons to have lived in some Carerns of the Earth, and to have enjoyed every thing there of Pleasure, and Riches, or whatever can render a Man happy in this Life; and had never been abroad upon the surface of the Earth, but had only had some obscure report of an Infinite Being; and that afterwards these Persons Should come out of those Caverns, and should immediately behald, the Earth, the Sea, the Heaven, and observe the Vastness of the Clouds, and riolence of winds, the Beauty and Influence of the Sun, and how the day depend upon his Preferce; and upon his withdrawing should view the face of the Heavens a. gain, the order and crnament of the Stars, the light of the Moon, their Rising and Setting, and their fixed and immovable courses, they could

Tulius nous parle d'une Harangue d'Aristote sur ce sujet. Si nous pouvions, dit il, supposer, que des personnes ont vêcu long-temps dans des cavernes sous terre, & que là ils ont joui de tous les plaisirs & avantages, & de tout ce qui peut rendre un homme heureux en cette vie; & qu'ils n'ont jamais vû la surface de la terre, mais seulement eu une legere Relation d'un Erre infini ; & qu'ensuite fortant de leurs cavernes, ils vifsent incontinent lá Terre, la Mer, les Cieux, & qu'ils observassent la grandeur des Nuées, la violence des vents, la beauté & influence du Soleil, & comme le jour depend de sa presence; & qu'en son absence ils considerassent encore les Cieux, l'ordre & l'ornement des Etoiles & de la Lune; leur lever, leur coucher, & leur cours fixe & immuable, ils ne. pouroient pas s'empêcher de croi-E 3 re,

could not hold from believing there was a Deity, and that these admirable things were the effects of his Power.

For to think, as many have thought, that this world came by chance, and by the justlings of the Atoms one with another, is a piece of nonsence; for I could as well say, that in justling together all the Letters, that are in a Printer's-House, they could fall so handsomely in order, that they could compose the Bible or the whole Book of Virgil, as we have them at this present.

The invisible things of God, faith St. Paul , Rom. I. 20. from the Creation of the World are clearly seen, being understood by the things, that are made, even his Eternal Power, and God-head, fo that they are without excuse.

re, qu'il n'y eût une Divinité, & que toutes ces belles choses, qu'ils ont vues, sont les effets de sa Puissance.

Car de penser, ainsi que l'ont cru plusieurs, que ce grand Monde soit venu par hazard, & par le mouvement des Atomes les uns avec les autres, c'est ce qui ne peut entrer dans ma raison; parce que je pourois dire aussi, qu'en remuant toutes les lettres qui se rencontrent dans une Imprimerie, elles pouroient par hazard tomber dans un si bel ordre, qu'elles composeroient toute la Bible, ou tout le Livre de Virgile, ainsi que nous les avons à present.

Les choses invisibles de Dien, dit Saint Paul, Rom. I. 20. tant sa puissance éternelle que sa divinité, se voyent comme à l'æil depuis la creation du Monde, étant considerées en ses ouvrages, afin qu'ils soient rendus inexcusables. Car el-

For they are all like Christal-glasses, which give a clear representation of the Existence of a Deity; like that Mirrour reported to be in a Temple in Arcadia, which represented to the Spectator, not his own Face, but the Image of that Deity, which he worshipped.

I will not relate here, to prove the Existence of one God, the general consent of all Nations; a powerful Argument, since it is not likely that either they would be all deceived, or that they would all agree together to cheat the whole world. I will only make use of the wonderful Miracles, that have been wrought and seen; as the raining of Manna in the Wilderness, to feed the Israelites during so many years; the stopping of the waves of the Red-Sea, that they might pass-over, and so avoid Pharaoh's pursuit; the raising of the Dead; the giving Sight

les sont toutes comme des verres de cristal, qui donnent une claire representation de l'Existence d'un Dieu; elles sont semblables à ce Miroir, qu'on dit avoir été dans un Temple en arcadie, qui representoit au spectateur, non son prop e visage, mais l'image de cette Divinité qu'il adoroit.

Je ne veux pas icy rapporter, pour prouver l'Existence d'un Dieu, le consentement général de toutes les Nations; Argument trés fort, puis qu'il n'est pas pro-bable, ou qu'elles voulussent tou-tes être trompées, ou qu'elles voulussent s'accorder ensemble pour tromper tout le Monde. Je me serviray seulement des prodigieux Miracles, qui ont été faits & viis, comme la pluye de la Manne dans le Desert, pour nourrir les Israëlites durant plusieurs années; l'arrêtement des vagues de la Mer Rouge, afin qu'ils pusfent Sight to those, that were-born Blind; the Curing all manner of Diseases, and several other miraculous things, which could not be done by any natural Power, and which consequently were wrought by a supernatural and Divine Being.

Let us then conclude this Chapter by granting that there is a God, and that the Heaven, the Sea, the Earth, and all that is therein, are the wonderful works of his Almighty Power. For who knows not in all these that the hand of the Lord has wrought this? Job 12. 9. And it is what Moses assures us of in the beginning of Genesis.

ſ

f

sent passer, & ainsi éviter la poursuite de Pharaon; les Morts Resuscitez; la vue donnée à ceux qui étoient nez aveugles; la guérison de toutes sortes de Maladies, & plusieurs autres choses miraculeuses, qui ne se pouvoient pas faire par aucun pouvoir naturel, & qui par consequent ont été faites par un Etre surnaturel & Divin.

Concluons donc ce Chapitre, en avoüant qu'il y a un Dieu, & que les Cieux, la Mer, la Terre, & tout ce qui est en iceux, sont l'ouvrage admirable de sa toute. Puissance. Car qui ne sçait en toutes ces choses, que c'est la main du Seigneur qui a fait cela? Job 12.

9. C'est ce dont nous assure Mosse au commencement de la Genese.

## CHAP. II.

Of the Certainty of the Holy Scriptures.

BY the Holy Scriptures we do understand the Old and New Testament, which we call the Bible; if then I make it appear, that the one and the other have been revealed of God, I shall consequently shew the certainty of the Holy Scriptures; For, since God cannot lye, every one is certain, that what-soever is revealed by him, is true.

And that the old Testament, which was given us by Moses, and that the new, which we have received from Jesus Christ, have been both

## CHAP. II.

De la Certitude des Saintes Ecritures.

Par les Saintes Ecritures, nous entendons l'Ancien & le Nouveau Testament, que nous appellons la Bible; Si donc je fais voir, que l'un & l'autre nous ont été revelez de Dieu, je feray voir consequemment la certitude des Saintes Ecritures; Car Dieu ne pouvant mentir, chacun est assuré que tout ce qui est révelé par luy, est veritable.

,

is

t,

ad

e-

en

th

Or que l'Ancien Testament, qui nous a été donné par Moïse, & que le Nouveau, que nous avons reçû de Jesus Christ, ont été tous deux révelez par Dieu; c'est ce

F que

both revealed by God, is what I shall endeavour to prove evidently.

If then I make it appear, that there was such a Man as Moses; that he gave the Law, which we read in the Old Testament, and that he was at that time inspired by God, I then shall shew the certainty of

his Writings.

I. I prove that there was such a Man as Moles. No body expects I should prove it by Mathematical Demonstration, or as evidently as two and two make four. But I shew it by the same way as we shew, that we have a right to an Estate, tecause we have the Titles of it from our Ancestors: Or as we prove, that there is a place of great Trade, called East Indies; or that there was a Man called Alexander, and another called ( a ar, both because several Authors worthy to be believed, speak of them, and because we find their

De la certitude des S. Ecritures. 5 t que je tâcheray de prouver évidemment.

Si donc je montre qu'il y avoit un tel homme, appellé Moïse; qu'il nous a donné la Loy, que nous lisons dans l'Ancien Testament, & qu'alors il a été inspiré de Dieu, je seray voir en même temps la certitude de ses Ecrits.

1. Je fais voir qu'il y avoit un tel homme, appellé Moise. Il ne faut pas que vous attendiez que je le montre par une demonstration Mathematique, ou aussi clairement que deux & deux font quatre; mais je le montre de la maniere que nous montrons, que nous avons droit à un heritage, parce que nous en avons les Titres de nos Ancestres; ou que nous prouvons qu'il y a une place de grand Trafic, qu'on appelle les Indes Orientalles; ou qu'il y avoit autrefois un homme nommé Alexandre, & un autre nommé Cesar ; parce F 2 que

5

)-

d,
id

their names in the History. For, if we will believe nothing but what we have seen our selves; we must destroy all the Historical faith out of the world, though it were given us by very good Authors, and altogether worthy to be believed. wherefore, since all the Historians say, that there was such a Man as Moles, and is granted by the universal consent of them, that lived in his time, we ought to believe it, and we have all the Proofs, that can be given at present upon such an account. And he that [bould deny, that there was such a Person as Moses, would be as unreasonable, as he that should deny, that there was such a Person as Charles the First King of England; and that there was a Civil war between him and the Parliament.

De la certitude des S. Ecritures. 53 que plusieurs Autheurs dignes de foy en ont parlé, & que nous trouvons leurs noms dans les Histoires. Car si nous ne voulons rien croire que ce que nous avons vû nous mêmes, il faut que nous bannissions toute la foy historique, bien qu'elle nous ait été donnée par de graves Autheurs, & entierement dignes d'être crus. C'est pourquoy, puis que tous les Historiens font mention, qu'il y avoit un homme nommé Moile, & que cela nous est assuré par tous ceux qui vivoient de son temps, nous sommes obligez de le croire, & nous avons toutes les preuves, qu'on en peut à present donner sur ce sujet. Et celuy qui nieroit, qu'il y avoit une telle personne que Moise, seroit aussi déraisonnable que celuy qui nieroit qu'il n'y avoit pas une telle personne que Charles I. Roy d'Angleterre, & qu'il n'y avoit point de guerre Civile entre luy & le Parlement. 2. Que

oth

n

e

d

## 54 Of the Certainty, &c.

2. That he gave the Law, which we read in the Old Testament, I prove it both by the universal consent of those Persons, who were best able to know the Truth of the things in question, and by the settling of a Common-wealth upon the Laws delivered by Moses.

I know nothing the most scrupulous and inquisitive mind can possibly desire in order to satisfaction, concerning any matter of Fact beyond an universal consent of such Persons, who have a greater capacity of knowing the truth of it, than we can have; and have lived nearest those times, when that thing was done. If the Jews, who were so exceedingly prone to trangress the Law of Moles, and to fall into Idolatry, had had the least suspicion of any Falsity or Imposture of this Law, they would have promulged it amongst

## De la certitude des S. Ecritures. 55

2. Que cette Loy, que nous lifons dans l'Ancien Testament, nous a et donnée par luy; c'est ce que prais voir austi, & par le contentement universel des personnes que étoient les plus capables de juger de la verité des choses qui étoienr en question; & par l'établissement d'une Republique sur les Loix delivrées par Moïse.

Je ne vois rien qui puisse tant satisfaire un esprit douteux & inquisitif, touchant une chose de fait, que le consentement général de ces personnes, qui ont une plus grande capacité que nous, pour en connoître la verité; & qui ont vêcu dans le tems, ou peu de tems aprés que cette chose a été faite. Si les Juiss, qui étoient sort enclinez à transgresser la Loy de Moïse, & à tomber dans l'idolatrie, eussent eu le moindre soupçon de la fausseré ou imposture de cette Loy, ils n'auroient pas manqué de le publier

e

0,

mongst the People, especially when they revolted against him, and would not worship the true God. And we do not find even in their Rebellion and frequent Apostasies, that they in the least questioned whether the Law of Moses was true or no. They did constantly believe it, and would sooner part with their Lives and Fortunes than admit any variation or alteration as to this Law.

what was the reason, that the neighbour Nations about the Jews, notwithstanding they hated their Religion, yet retained so venerable an opinion of the wisdom of Moses? It was because of his writings, and the Law he had given to his People. Among the famous Legislators Diodorus Siculus speaks of Moses with great respect; Strabo doth commend him because of the Religion established by him. Longinus gives us this assurance, that he was no Man

publier au peuple, particulierement lors qu'ils se revoltoient contre luy, & qu'ils ne vouloient pas. adorer le veritable Dieu. Et nous ne trouvons pas, même parmi leurs. Revoltes & frequentes Apostasies, qu'ils mettent en doute, si la Loy de Moise est veritable ou none Ils la croyoient tous constament, & aimoient mieux perdre leurs biens & leur vie, que d'admettre aucune alteration dans cette Loy.

Quelle étoit la raison que les voisins des Juiss, nonobstant qu'ils les haïssoient à cause de leur Religion, avoient pourtant tant de respect pour la Sagesse de Moise? C'étoit à cause de ses Ecrits, & de la Loy qu'il avoit donnée à son Peuple. Parmy tous les fameux Legislateurs, Diodorus Siculus parle de Moise avec beaucoup de veneration; & Strabo le recommande à cause de la Religion qu'il a établie. Longinus assure qu'il n'étoit

Man of any vulgar wit. And Justin Martyr, Cyrill and several others do certifie, that if the Law, which is attributed unto Moses, had not been certainly his, it could never have been received in so universal a Tradition, nor conveyed down in a continual succession from his time to our present Age.

which will be yet more clear, if we consider, that the Common-wealth of the Jews did depend on the Laws and writings of Moses, as the Common-wealths of Athens, Sparta and Rome did depend on the Laws of Solon, Licurgus and Numa; and that these Common-wealths were governed by their Laws, as are now the Jews governed by those of Moses. For their right to their temporal successions in the Land of Canaan, with the Promises made to their Patriarchs, did depend both on the Soveraignty of God who gave them

De la certitude des S. Ecritures. 59

n'étoit pas un homme du commun; & Justin Martyr, Cyrille & plusieurs autres nous disent, que si la Loy, qu'on attribue à Moise, ne nous avoit pas été donnée par luy, elle n'auroit jamais été receüe avec une si generale Tradition, & ne seroit pas ventie jusqu'à nous par une continuelle succession.

Ce qui paroîtra encore plus clairement, si nous considerons, & que la Republique des Juifs dependoit de la Loy ou des Ecrits de Moïse, ainsi que les Republiques d'Athenes, de Sparte & de Rome dependoient des Loix de Solon, de Licurgue, & de Numa, & que ces Republiques étoient gouvernées par leurs Loix, comme le font encore aujourd'huy les Juifs par celles de Moile. Car le droit qu'ils avoient d'heriter la terre de Canaan, avec les promesses qui en étoient faites aux Patriarches, dependoit

v

il

1,

1-

ne

to

60 Of the Certainty, &c.

to them, and on the Truth of the Helory recorded by Moses. It is then without any doubt, that this Law, which we read in the Old Testament, was given us by him.

3. And that he was inspired by God, when he gave us his Law, is what remains to be proved: which if it be made clear, then all our doubts must presently cease. For, if we suppose a God, as I have evidently made it appear, it is certain, that since veracity is one of his chiefest Attributes, all that be reveals us by a Man imployed upon that account, ought to be very true. And that God has imployed Moses to reveal us his Law, which we now read in the Old Testament, is that which will appear by the Miracles he did; for the doing of things above the reach of our nature has been always De la certitude des S. Ecritures. 61

dependoit, & de la Souveraineté de Dieu, qui la leur donna, & de la verité de l'Histoire, que nous lisons dans la Loy de Moise. Il est donc sans aucun doute, que cette Loy, que nous lisons dans l'Ancien Testament, nous a été don-

née par luy.

5

3. Et qu'il étoit inspiré de Dieu, quand il nous a donné sa Loy, c'est ce qui me reste à prouver; ce que, si je sais vois, incontinent tous nos doutes celleront. Car, si nous supposons un Dieu, comme on n'en peut plus douter, il est certain que la verité étant un de ses principaux attributs, tout ce qu'il nous revele par un homme, qu'il employe pour cét effet, doit être entierement veritable. Or que Dieu ait employé Moise pour nous réveler sa Loy, que nous lisons dans l'Ancien Tastament, c'est ce qui paroît par les Miracles qu'il a faits; car de faire des choses qui font as the greatest Testimony of divine Authority and Revelation. It is then very certain, that where is found such a Power there is also found such a Power there is also found God, who gives this Power. And seeing Moses did many Miracles for the confirmation of his Law, it is a certain proof it was revealed to him by God, and that he was with him, when he gave it us.

For Moses, as we may read in the 4th, chapter of Exodus, supposing, saith he unto God, that I should go to the Israelites, and tell them, God had appeared unto me, and sent me to deliver them; and they should say, God had not appeared unto me, how should I satisfie them? The Lord shews him how he should satisfie them, by causing, (said he sonto him) a Mirasle before their saces, turning thy Rod into a Serpent,

63

font au dessus du pouvoir de nôtre nature, cela a toûjours été reçû comme un trés-grand témoignage de la divine authorité & Revelation. Il est donc certain que là où se trouve un tel pouvoir, la se trouve aussi Dieu, qui donne ce pouvoir. Or puis que Moïse a fait plusieurs Miracles pour confirmer sa Loy, c'est une preuve certaine, qu'elle luy a été révelée par Dieu, & qu'il étoit avec luy alors qu'il nous la donna.

Car Moise, ainsi que nous pouvons lire au 4. chapitre de l'Exode, supposant, dit-il à Dieu, que j'aille aux Israëlites, & que je seur die, que Dieu m'a apparu, & qu'il m'a envoyé pour les delivrer; & qu'ils répondent que Dieu ne m'a pas apparu, comment les satisseray-je? Le Seigneur luy montre, comment il les satissera; en faisant, luy dit-il, un Miracle en leur presence, changeant ta verge 64 Of the Certainty, &c.

pent, which is a sufficient reason to make them believe, that the Lord God of their Fathers, the God of Abraham, of Isaac and Jacob has appeared unto thee. God thought this would be the greatest evidence of his appearing to him, if he wrought a Miracle before their faces. And lest they should think one single Miracle was not sufficient, God adjoins two more to satisfie them, which he commanded him to do before Pharaoh as we may read. Exod. 7. 9.

And when God gave his Law to Moses upon the Mount Sinai, he confirmed it by the Thundrings and the Lightnings, and the noise of the Trumpet, and the Mountain Smoaking, which were heard and seen by all the People, and which frighted them so much that they said to Moses, speak thou with us, but let

en un serpent, qui est une raison suffisante pour leur faire croire, que le Seigneur Dieu de leurs Peres, le Dieu d'Abraham, d'Isaac, & de Jacob t'a apparu. Dieu a pensé que ce seroit une grande preuve, qu'il luy étoit apparu, s'il faisoit un Miracle devant leurs yeux. Et de peur qu'ils ne pensassent qu'un tel Miracle n'étoit passuffisant, Dieu y en ajoute deux autres pour les satisfaire, & qu'il luy commande de faire en la pressence de Pharaon, ainsi que vous pouvez voir, Exod. 7. 9.

Et quand Dieu donna sa Loy à Moïse sur le Mont Sinaï, alors il la consirma par les Tonnerres & par les Eclairs, & par le bruit des Trompetes, & par la sumée de la montagne, qui furent vûs & entendus de tout le Peuple, & qui les épouvanterent si fort, qu'ils dirent à Moïse, parle toy à nous, & nous t'éconterons; mais que Dieu

let not God speak with us, lest we Die, Exod. 20. 18, 19.

It is then certain, without mentioning here the other Miracles that Moses wrought both in Egypt and in the Wilderness, and especially in their deliverance out of the bondage of Pharaoh, that in confirmation of his Law he wrought several Miracles, which could not be done by any natural Power; and he was consequently inspired by God, and therefore that the Holy Scripture, called the Old Testament, which was given us by Moses, was revealed by God.

So we may say of the other Prophets, which we read in the Old Testament, when they gave us Instructions, Reproofs, Warnings, and Predictions; which, when fulfilled, did plainly shew, that they had been revealed to them by God.

De la certitude des S. Ecritures. 67 ne nous parle point, de peur que nous ne mourions, Exod. 20. 18, 19.

Il est donc certain, sans saire icy mention des autres Miracles, que Moise sit dans l'Egypte & dans le Desert, particulierement pour les delivrer de la servitude de Pharaon; puis que pour consismer sa Loy, il a fait beaucoup de Miracles, qui ne pouvoient pas être saits par aucun pouvoir naturel, qu'il à été consequemment inspiré de Dieu, & partant que la Sainte Ecriture, appellée l'Ancien Testament, qui nous a été donnée par Moise, a été révelée par Dieu.

Ainsi pouvons nous dire des autres Prophetes, que nous lisons dans l'Ancien Testament, quand ils nous ont donné des Instructions, reprimandes, admonitions & Predictions, lesquelles, quand elles ont été accomplies, ont fait voir clairement qu'elles leur avoient

été révelées de Dieu.

s,

l-

ey

by

And that the New, which we have received from Jesus Christ, is also revealed by God, is what re-

mains to be proved.

Jesus Christ came down from Heaven to take away the Comemonial Laws of the Jews, and to give us a new one; for the confirmation of which the Jews inquiring after a sign, our Saviour doth not reject their inquiry as in itself unreasonable, but as made in an unreasonable manner. For they would not be contented with the Miracles he wrought, which sufficiently manifested his supernatural Power, and that he was sent from God: But they desired a sign from Heaven, such as were done at the giving of the Law of Moses, viz. The Thundrings and Lightnings; or such as was the raining of the Manna in the Wilderness. Fesus Christ justly checks this Demand as importune and Et que le Nouveau, que nous avons reçû de Jesus Christ, ait aussi été révelé par Dieu; c'est

ce qui me reste à faire voir.

lesus Christ est décendu du Ciel pour abolir les Loix Ceremonielles des Juifs, & pour nous en donner une nouvelle, pour la confismation de laquelle les Juiss demandants un signe, nôtre Seigneur ne rejette pas leur demande, comme étant en soy irraisonnable, mais comme étant proposée d'une maniere qui ne sembloit pas avoir de raison. Car ils n'étoient pas contents des Miracles qu'il avoit faits, bien qu'ils manifestassent suffisament ion Pouvoir surnaturel, & qu'il avoit été envoyé de Dieu : mais ils vouloient un signe du Ciel, tels qu'étoient ceux qui arriverent quand Moïle leur donna la Loy; sçavoir les Tonnerres & les Eclairs, ou tel qu'étoit la pluye de la Manne, lors qu'ils étoient dans le

d

and impudent, not only because be knew upon what account they asked it, which was meerly to tempt him, but also because he had wrought in their presence several miraculous Cures, which were more suitable for the confirmation of his Law, than ever were the Thundrings and Lightnings for the confirmation of that of Moses. wherefore he charges them with Hypocrisie, because they required a Prodigy rather than a Miracle; And he told them, an Evil and adulterous Generation feeks after a fign, and there shall no fign be given it but that of the Prophet Jonas, Mat. 12. They feek to have their Humours gratified more than their Faith confirmed; but they shall not be by me thus satisfied: for I have done enough already to perswade them, if they had any heart to believe. And we must not doubt of it, since fesus Christ De la certitude des S. Ecritures. 71 Desert. Jesus Christ rejette leur demande comme importune & impudente, non seulement parce qu'il sçavoit la raison pourquoy il la luy demandoient, qui étoit de le tempter; mais encore parce qu'il avoit fait en leur presence plusieurs guérisons miraculeuses, qui étoient plus convenables pour confirmer sa Loy, que n'étoient les Tonnerres & les Eclairs pour confirmer celle de Moise. C'est pourquoy il les accuse d'hypocrisie, parce qu'ils demandoient un figne plûtôt qu'un miracle; Et il dit, La Nation méchante & adultere recherche un signe, mais elle n'en aura point d'autre que celuy du Prophete Jonas, Mat. 12. Ils de-firent d'avoir leurs humeurs satisfaites, plûtôt que d'avoir leur foy confirmée; mais ils ne seront pas ainsi par moy satisfaits: car j'ay dêja fait assez pour les per-suader, s'ils avoient voulu croire.

Et

Christ did then those Miracles, which no Man else had done before, no not Moses nor Elias, in curing all manner of diseases by the word of his mouth. It is true, that Moses fed them with bread from Heaven; but Jesus Christ with Seven Small Loaves fed many Thousands. Elias indeed raised one from the dead, but Christ raised more, and even one after he had been four days in the Grave, and was stinking. And upon this Evidence of our Saviour's Miracles, which were in abundance, we find many believing in him. so Nicodemus, who came first to Christ, was perswaded, that he was a great Prophet fent from God; because no Man could do the stiracles, which he did, unless God were with him. And though the Jews did not look on him to be the Messias; yet some believed in him, upon the account of Et il n'en faut point douter, puis que Jesus Christ sit alors des mi-racles, que jamais homme ne sit auparavant (non pas même Moise ni Elie) en guérissant toutes sortes de maladies par sa parole. Il est vray que Moise nourit les Juiss avec le pain du Ciel; mais Jesus Christ avec sept petits pains nourit plusieurs milles personnes. Elie resussita un mort, & Jesus Christ en a resussité plusieurs, & même un qui avoit été quatre jours dans le tombeau, & qui deja sentoit mauvais. Et à cause des grands miracles que Jesus Christ taisoit, & qui étoient en abondance, nous trouvons que plusieurs se convertissoient à luy. Ainsi Nicodeme, qui se convertit le premier, sut persuadé qu'il étoit un grand Prophete envoyé de Dieu; parce que personne ne pouvoit faire les mira-cles qu'il faisoit, à moins que Dieu ne fût avec luy. Et quoy que les Tuifs

of

of his Miracles, and said, when Christ cometh, will be do more Miracles than these, which this Man has done? If this Man were not of God, said the blind Man, whom Christ had cured, he could do nothing, John 9. 29. as though he had said, is it not plain, that this Man is imployed by God in the world by the Miracles he doth! For otherwife God would not so readily affift him in his miraculous Actions. For we know, continues the Man that was blind, that God heares not Sin. ners, but if any Man be a worshipper of God, and doth his will, him he heareth. If this Man were not truly sent from God, can me think he would assist him in his Miracles? we know by our Law, if one comes with a Commission from God, and draws not Men to Idolatry, such a one God is present with, and we are bound to believe him. And as for

6

é

S

b.

Juiss ne crussent pas qu'il étoit le Messie, neanmoins quelques-uns crurent en luy à cause de ses grands miracles, & dirent, lors que le Christ viendra, fera-t-il de plus grands miracles que ceux que cét homme à faits? Si cét homme n'étoit pas de Dieu, dit l'aveugle, que Jesus Christ avoit guéri, il ne pouroit rien faire, Jean 9. 29. C'est comme s'il ent dit; n'est-il pas évident que cét homme est employé de Dieu dans le monde par les grands miracles qu'il y fait! Car autrement Dieu ne seroit pas si prompt à l'assister dans ses actions miraculeuses. Car nous sçavons, continue l'homme qui étoit aveugle, que Dieu n'exauce point les pecheurs: mais si quelqu'un adore Dieu & fait sa volonté, alors il l'écoute & l'exauce. Si cét homme n'étoit pas veritablement envoyé de Dieu, pouvons nous penser qu'il voulût l'as-H 2 fifter

5

d

t

r

t

.

r

e

t

k

es

d

b

as

or

for the Miracles, which he has done, by giving sight to one born blind, mas the like ever heard of before? Did ever Moses and the Prophets do such a thing? How strangely irrational were the Jews then in rejecting our Saviour, since his Miracles exceeded those of Moses both in number and quality; and fince they were themselves Eye-witnesses of them, having received those of Moses only upon the credit of their Fathers. This made St. Peter tell the Jews, as it is Written in the 2. Chapter of the Acts, that Jesus of Nazareth was a Man approved of God among them by Miracles, wonders and Signs, which God did by him in the midst of them, as they themselves also knew. He appealls to their knowledge, which he would not certainly have done, had it not been a Case beyond all disjute among them; and which was

## De la certitude des S. Ecritures. 77

fifter dans ses miracles ? Nous fommes affurez par nôtre Loy, fi quelqu'un est envoyé de Dieu & ne fait point commettre l'idolatrie, que Dieu est avec un tel homme, & nous sommes obligez de le croire: Et quant au miracle qu'il a fait, en rendant la veue à un aveugle né, a-t-on jamais ouï une choie semblable auparavant? Moise & les Prophetes ont-ils jamais fait une telle chose ? Combien donc irraisonables étoient les Juifs de réjetter nôtre Sauveur, puis que ses miracles surpassoient ceux de Moise, & en nombre & en qualité, & qu'ils en furent euxmêmes les témoins oculaires, n'ayant vû ceux de Moise que par la croyance qu'ils avoient receile de leurs Ancêtres. C'est ce qui fit que S. Pierre dit aux Juifs, ainsi qu'il est marqué au second chapitre des Actes, que Jesus Christ de Nazareth étoit un homme ap-H 3 prouvé

211

5

78 Of the Certainty, &c.

was so notorious, that even the Pharisees, confessing him, could not hold from saying, what do we do, for this Man doth many Miracles:

Now in this Nation of Jews, whose Religion had been established by the Miracles of Moses, what could Jesus Christ do more to shew them, that the new Law, called the New Testament, had been revealed to him by God, than to confirm it by greater Miracles? And by this very reason the primitive Christians were perswaded of the Dostrine of the Apostles, because they had been

prouvé de Dieu par Miracles, par Prodiges & par Signes, que Dieu avoit faits par luy au milieu d'eux, ainsi qu'ils le sçavoient eux-mêmes. Il en appelle à leur con-noissance, ce qu'il n'auroit certai-nement pas fait, si ce qu'il seur difoit, n'eût été sans aucun doute, & qui étoit si maniseste, que les Pharisiens mêmes le confessant, ne purent pas s'empêcher de proferer ces paroles, Qu'est-ce que nous faisons? Car cet homme fait plusieurs miracles.

Or dans cette Nation des Juifs, dont la Religion avoit été établie par les miracles de Moise; qu'estce que pouvoit faire davantage Jesus Christ, pour leur montrer que la nouvelle Loy, appellée le Nouveau Testament, luy avoit été revelée de Dieu, finon de la confirmer par de plus grands mira-cles? Et c'est par cette même raison que les premiers Chrêtiens ont

ie

## 80 Of the Certainty, &c.

been all Eye-witnesses of his Miracles. For what could those Persons, who were no present at the doing of these Miracles, desire but a faithful Report of them, that were then present and beheld them, and who did afterwards made it appear in the World, that they had no intention of deceiving them. For they preached us nothing but what they saw and heard, and have afterwards sealed with their own Blood.

What delight is there in Racks and Prisons? What Pleasure is there among Flames? And what is there so desirable in dying upon wheels and Scaffolds? Nevertheless, though all the Apostles did very well know, that they were to undergo all these cruel pains, for the Proaching of this new Law, which Jesus Christ brought into the World, yet they were

été convaincus de la Doctrine des Apôttes, parce qu'ils avoient tous été témoins oculaires de ses miracles. Car qu'est-ce que pouvoient desirer ceux qui n'avoient été present à ces Prodiges, sinon un sidelle raport de ceux qui les avoient contemplez, & qui ont ensuite fait paroître au monde, qu'ils n'avoient aucune intention de les tromper. Car ils ne nous ont rien Prêché, & publié que ce qu'ils ont vû & entendu, & qu'ils n'ayent tous Séellé de leur Sang.

Quel plaisir y a t-il dans les Tortures & dans les Prisons? Quel plaisir y a-t-il parmi les Flames? Et quelle satisfaction y a t-il de perdre la vie sur des Roues & des Echasaux? Neanmoins, quoy que tous les Apôtres sçeussent soufein fort bien, qu'ils devoient souffrir toutes ces cruelles choses pour la publication de la Loy nouvelle, que Jesus Christ avoit apportée au

monde ;

82 Of the Certainty, &c.

were willing to endure them constantly rather than to disown this Law before their Persecutors.

We cannot find out any reason, which could induce the Apostles to suffer so much, and at last lose their lives, but the full conviction of their minds of the undoubted Truth and Doctrine, which they Preached to the world. For they knew, that what Moses said in the 18. Chapter of Deuteronomy, was spoken of Christ, when he said, The Lord thy God will raise up unto thee a Prophet, from the midst of thee of thy Brethren, like unto me, unto him ye shall hearken, and he shall speak unto them all that I shall command him. And it shall come to pass, that whosoever will not hearken unto my words, which he shall speak in my name, I will require it of him. Deut. 18. 15. 18, 19.

monde; ils ont pourtant mieux aimé les endurer constament, que de denier cette Loy devant leurs Persecuteurs.

Il n'y a point d'autre raison, pour laquelle les Apôtres ayent tant souffert, & enfin perdu leur vie, qu'une pleine conviction qu'ils avoient de la verité de la Doctrine qu'ils prêchoient au monde. Car ils sçavoient que c'étoit de Christ dont avoit parlé Moise au 18. chapitre du Deuteronome, quand il dit, l'Eternel ton Dieu te suscitera un Prophete comme toy d'entre leurs freres, vous l'écouterez. Et il leur dira tout ce que je luy ay commandé. Et il aviendra que quiconque n'écoutera pas mes paroles, qu'il aura dites en mon nom, je luy en demanderay conte, Deuteronome 18. 15. 18. 19.

84 Of the Immortality of, &.c.

It is then evident, that the Old and New Testament, or that the Laws of Moses and Jesus Christ have been revealed by God, and consequently that the Holy Scriptures are certain and true.

## CHAP. III.

Of the Immortality of our Souls.

I will not say that our Soul is Immortal, as Demonax in Lucian said, when he was asked, whether the Souls were Immortal or no. They are, said he, but as all things else are; for those, who make the Souls to be nothing but some more subtle and active particles of matter, do not think, that upon death they

De l'Immortalité de nos Ames. 85

Il est donc évident, que l'Ancien & Nouveau Testament, ou que les Loix de Moise & de Jesus Christ nous ont été révelées par Dieu; & partant que les Saintes Ecritures sont certaines & veritables.

## CHAP. III.

De l'Immortalité de nos Ames.

r

2-

n

2.

be

re

t.

th

ey

Ame est immortelle, comme Demonax dans Lucian, quand on luy demanda, si les ames étoient immortelles ou non. Elles le sont, dit il, ainsi que le sont toutes les autres choses; car ceux qui soutiennent que les ames ne sont rien que les plus subtiles parties le de

88 Of the Immortality of, &c. they are annihilated, but that only they are dispersed and return to the Soul of the world. This way I cannot think to be sufficient Probation of the Immortality of our Souls 111 1 will not here make use of the Preexistence of our Souls, which tends to prove their Immortality. For whether the Souls of Men be preexistent; whether they be by Traduction or by Creation, I do not examin these questions at present, but only prove, without considering which way our Souls are in our Bodies, that they are Immortal.

Man moves himself where ever he pleases, and to what manner he pleases, and to what oewer object he please; without loing necessamy agitated by senses or Passions or Phantasy, De l'Immortalité de nos Ames. 87

de la miére, ne deroyent pas qu'elles soient annihilées au tems de la mort, mais qu'elles sont dispersons, & qu'elles retournent à l'ame du monde ; car je ne pense pas que cecy soit suffisant pour prouver l'Immortalité de nos ames. Je ne veux pas austi alleguer icy la pre existence de nos ames, qui sert beaucoup pour prouver son Immortalité. Car soit que l'ame de l'homme soit pre-existante, soit qu'elle existe par génération ou par création, c'est ce que je ne veux pas à present examiner; mais seulement prouver, sans considerer de qu'elle maniere nôtre ame est dans nos corps, qu'elle est Immortelle.

L'homme se meut où il veut, selon la maniere qu'il luy plaît, & à quelque objet que bon luy semble, sans y être nécessité par le Sens ou la Passion, ou l'Imagination, ainsi que sont toûjours les

-

,

I 2 Bêtes;

\$8 Of the Immortality of, &c.

Phantasy, as Brutes always are; and therefore be must have some Principle with him, which is not material: especially since he doth sometimes with great deliberateness and reason set himself to oppose what the animal part sollicits and prompts him to; and prevails thereby against the allurements of sense, the assaults of Passion, and the Infinuations of Phansy. Which could not be, if there were nothing but corporeal substance, or the animal Life in Man ; because matter, Sense, Passion, and Phansy make up the whole Animal. And it is not possible, that the same numerical matter, Sense, Passion or Phanly should have at the same time quite contrary motions, Inclinations or impulses crossing and opposing one another; and therefore it must be Some other Principle residing in Man, which resists and masters his

Bêtes; & partant il doit avoir en luy quelque principe, qui n'est pas materiel : particulierement puis que quelquefois avec grande deliberation & railon il s'oppose à ce que la partie animale l'incline & follicite; & qu'il surmonte aussi les allechements de ses Sens, les affauts de les Paffions, & les douces Infinuations de sa Phantaisie. Ce qui ne pouroit pas être, s'il n'y avoit rien en l'homme qu'une substance corporelle ou vie animale, dautant que c'est la matiere, le Sens, la Passion & la Phantaisie, qui composent tout l'animal. Or il n'est pas possible qu'une même matiere numerique, qu'un même Sens, qu'une même Pafsion, & qu'une même Phantaisse ayent en même temps des mouvemens tous differents, & des inclinations toutes contraires les unes aux autres; & par consequent il faut de toute necessité qu'il y ait

1-

e

re

e

n

rs

35

90 Of the Immortality of, &c. his divers motions and different Inclinations.

There is then in Man some thing besides corporeal substance; and consequently there is some thing in him, which is not subject to corruption, but is of an indissoluble and immortal nature. For, since corruption is the dissolution of a thing compounded: and dissolution is separation; and separation, division; which cannot be found but in some thing that is divisible. It is apparent, in regard nothing is divifible into separate parts but what is corporeal; and that Man has a Principle of Nature in him which is not so; that there is some thing in Man, which is incorruptible and Immertal, viz. this active Power or Principle, which we call the Soul.

And seeing we experience within our selves, that the Soul of Man has en l'homme quelqu'autre Principe, qui resiste & s'oppose à ses divers mouvemens & differentes inclinations.

Il a y donc quelqu'autre chose en l'homme que la substance corporelle; & consequemment il y a en luy quelque chose qui n'est pas sujet à corruption, mais qui est d'une nature indissoluble & im. mortelle. Car, puis que la corruption est la dissolution du composé; & que la dissolution est une separation, & que la separation est une division, qui ne peut se rencontrer que dans les choses divisibles, il s'ensuit, puis que rien n'est divisible que ce qui est corporel, & quel'homme a en luy un principe de nature qui n'est pas tel, qu'il y a quelque chose en l'homme qui est incorruptible & immortel, sçavoir ce Principe qui le fait agir, & que nous appellons Ame.

Et puis que nous experimen-

tons en nous mêmes, que l'ame de

92 Of the Immortality of, &c.

has a Faculty, which frames notions of things conceived by the Senses; and from these notions put together makes judgments; and from those judgments doth infer or find out some truth, whereof it was ignorant before, we say that it is rational, or endued with reason. For by reason we mean a. Power in the mind of Man, which enables him to proceed from the knowledge of one thing to the knowledge of another, by the consequences made to that intent and purpose. The Soul then has a rational Faculty, whereby it discovers the truth of things; and this is usually called Unaerstanding.

And for as much as the end of the knowledge of things we learn, is to discern what is convenient to Man, or what is inconvenient; and that it would be to small purpose, without this discernment, to obtain one, and to avoid the other; l'homme a une Puissance, qui forme des notions des choses qu'elle à conceues par les sens, & que de ces notions jointes ensemble, elle fait des jugemens; & que de ces jugemens elle tire ou trouve des veritez, dont elle étoit auparavant ignorante, nous disons qu'elle est raisonable ou douée de raison. Car par la raison, nous entendons un pouvoir en l'esprit de l'homme, qui le rend capable de passer de la connoissance d'une chose, en la connoissance d'une autre par les consequences qu'il en tire à cét effet. L'Ame a donc une faculté raisonable, par laquelle elle découvre la verité des choses; & cette faculté est communement appellée entendement.

Et d'autant que la fin de la connoissance des veritez que nous apprenons, est de discerner ce qui est convenable à l'homme, & ce qui luy est desavantageux; & que sans ce discernement il ne luy serof the Immortality of, &c. it follows evidently, that since God and Nature make nothing in tain, there is in Man a Faculty, by which the Soul is impowered to destre good for the acquiring of it;

and to have an aversion to evil, for the avoiding of it. Which Faculty is called the will, or rational Ap-

petite.

And because God and Nature make nothing in vain, and that our Soul cannot be satisfied with the things here below, and will never be contented until it enjoys God's Presence, according to these words of St. Austin, Irrequietum est cor nostrum, donec requiescat in te. That is a certain Proof of its Immortality, otherwise God should have given her in vain the desire of enjoying him even after this Life.

And since there is nothing more engraven

De l'Immartalité de nos Ames, 95

viroit de rien de tâcher d'obtenir l'un, & d'éviter l'autre : il s'ensuit clairement, puis que Dieu & la nature ne font rien en vain, qu'il y a en l'homme une faculté qui donne le pouvoir à l'ame de desirer ce qui est bon pour l'acquerir, & d'abhorrer ce qui est mau-vais pour l'éviter: laquelle Puissance est appellée volonté ou ap-

petit raisonable.

Or parce que Dieu & la Nature ne font rien en vain, & que nôtre ame ne peut pas être satisfaite des choses qui sont icy sur la terre; & qu'elle ne sera jamais contente jusqu'à ce qu'elle jouisse de la presence de son Dieu, suivant ces paroles de S. Augustin, Irrequietum est cor nostrum, donec re-quiescat in te, c'est une preuve certaine de son Immortalité, autrement Dieu luy auroit donné en vain le desir de jouir de sa presence après cette vie. Et puis qu'il n'y a rien de plus

### 96 Of the Immortality of, &c.

engraven in the heart of Man than the defire to continue his Being, and to love Gad for ever; and seeing it is God, that gave him this defire, (for all that is good comes from God, and this desire is good) this desire must needs be accomplished, otherwise God should have given it him in vain. And seeing it is the will of God, that we should desire to continue our Being and to love him for ever, it is then his will, that our Soul be Immortal; for if it were mortal, then the desire it has to continue its Being and to love God for ever should cease, as soon as it should cease to be.

We see every day, that the wicked do commonly prosper in this world, whilst the just are usually afflicted and Poor. The reason in this is, because God, who is just, rewards in this world the wicked with temporal goods, by reason of some good actions they

De l'Immortalité de nos Ames. 97

fortement gravé dans le cœur de l'homme, que les desirs de continüer d'être, & d'aimer Dieu pour toûjours. Et puis que c'est Dieu qui luy a donné ces desirs; (car tout ce qui est bon vient de Dieu, & ces desirs sont bons ) il faut que ses desirs foient accomplis, autrement Dieu les luy auroit donnez en vain. Et puis que c'est la volonté de Dieu, que nous desirions de continuer d'Etre & de l'aimer toûjours ; c'est donc sa volonté que nôtre ame soit Immortelle, car si elle étoit mortelle, alors ces desirs, qu'elle a de continuer d'Etre & d'aimer Dieu pour toûjours, cesseroient, dés lors qu'elle cesseroit d'Etre.

Nous voyons tous les jours, que communement les méchants profperent dans ce monde, tandis que les justes y sont trés souvent affligez. La raisonest que Dieu, qui est juste, recompence en ce monde les méchants par quelques biens tem-

1

2

ey

K

porels,

98 Of the Immortality of, &c.

they have done; and punishes the just, because of some bad actions they have committed. And where as the wicked die in their wickedness, and the just in God's Grace, he reserves an Eternal Punishment in the other world for the former, and an evertasting Birs for the latter.

Those, that will have the Soul of Man to be mortal, are grounded upon this supposition, that all sensation in Man doth arise from corporeal motion; and that the highest conceptions, which depend on senses, can amount no higher than Imagination. But if I make it appear, that there is a Principle of action in Man, which proceeds in a different way of operation than sensation doth; and that there are such operations of our Soul, which do not proceed from Imagination, it will be

porels, à cause de quelques bonnes actions qu'ils y ont faites; & punit les justes à raison de quelques mauvaises actions qu'ils ont commises. Et dautant que les méchants meurent dans leur méchanceté, & les justes en la grace de Dieu, il reserve en l'autre monde une punition éternelle pour les premiers, & pour les derniers une felicité qui ne finira jamais.

Ceux qui veulent soutenir que l'ame de l'homme n'est pas Immortelle, sont fondez sur cette supposition, que toute sensation en l'homme provient du mouvement corporel; & que les plus hautes conceptions, qui dependent des sens, ne peuvent monter plus haut que l'Imagination. Or si je fais voir, qu'il y a dans l'homme un principe d'action, qui est different de la sensation, & qu'il y a des operations de l'ame, qui ne viennent pas de l'Imagina-K 2 tion,

n

77

e.

ot

ill

be

be then clear, that there is a Principle in Man, higher than matter and motion.

For if all our perceptions were nothing else but the Images of corporeal things left in the brain; the Judgment of the mind must of necessity be according to the impressions, which are made upon the organs of Sense. But now if our minds can and do form apprehensions of things quite different from those which are conveyed by sense, there must be a higher Principle of knowledge in Manthan Imagination is.

And for the confirmation of this truth I make use of the Instance of the Sun. For if we judge according to the Image, which is conveyed to the brain by our Eyes, we can never imagin the Sun to be bigger than it seems to us to be. And though

De l'Immortalité de nos Ames. 101 tion, alors il paroîtra qu'il y a dans l'homme un principe au del fus de la matiere, & du mouvement.

Car si les conceptions n'étoient rien autre chose que les Images des objets corporels qui demeurent dans le Cerveau, il faut. par nécessité que le jugement de l'ame soit suivant les impressions qui sont faites sur les Organes des Sens. Or si nos ames peuvent apprehender & conçoivent fouvent des choses entierement differentes de celles qui sont envoyées par les Sens; il faut qu'il y ait en l'homme un principe de connoissance, qui foit au dessus de son imagination.

Et pour confirmer cette verité, je me serviray de l'example du Soleil. Car si nous en jugeons selon l'image, qui de nos yeux est envoyée dans nôtre Cerveau, nous ne pouvons jamais nous imaginer que le Soleil soit plus grand qu'il nous

#### 102 Of the Immortality of, &c.

we make use of Telescopes, yet our fight cannot receive such an Image or Idea of the Sun, which answers to its just magnitude, which is counted to be 160 times bigger than the Earth. From whence now comes this apprehension of the bigness of the Sun, which is far above that which we receive by our sense? If it be answered, that by the observation of the lessening of objects, according to the proportion of distance, the mind may come to understand how much bigger the Sun is than it seems, I grant it: but withal enquire how the Imagination comes to have those proportions and distances, which are meer respects, and can have no corporeal phantalms whereby to be represented to it. So that by this very way of ratiocination it is evident, that there is fome Principle in Man beyond his Imagination, which corrects the Errors

## De l'Immortalité de nos Ames. 103

nous paroît être. Et quoy que nous nous servions de Telescopes, nôtre vue ne recevra pourtant pas une telle image ou idée du Soleil, qui réponde justement à sa grandeur, que l'on dit être 160 fois plus grand que la terre. Or d'où vient cette apprehension de la grandeur du Soleil, qui est beaucoup au defsus de celle que nous recevons par nos Sens? Si l'on me répond, que par l'observation de la diminution des objets, selon la proportion de distance, l'esprit peut bien entendre, combien le Soleil est plus grand qu'il ne paroît, je l'avoue; mais en même temps je demande comment l'imagination vient à avoir ces proportions & distances, qui sont des purs respects, & qui ne peuvent avoir de Phantômes corporels pour luy être representez. De sorte que par cette façon de raisonner, il est évident qu'il y a dans l'homme un principe qui eft

n

15

0

1-

is

75

## 104 Of the Immortality of, &c.

Errors thereof; which Faculty being not corporeal, (as I have made it appear) ought consequently to be spiritual, and therefore Immortal.

Every body grants Man to be compounded of two parts essentially different, viz. of Body and Soul; and all Christians do believe the resurrection of our Bodies, as it is Written in the Creed, and in several Chapters of the Holy Scripture. But now since there is no mention made of the resurrection of our Souls, and that it is certain they shall be united again to our Bodies in the day of Resurrection, it is a certain sign, that they never die.

These words, which Jesus Christ answered to the Thief, who was executed with him, and beliered in him. This day shalt thou be with pel'Immortalité de nos Ames. 105
est au dessus de son imagination,
& qui en corrige les erreurs; laquelle faculté n'étant pas corporelle, (ainsi que j'ay dêja fait voir
cy-devant) doit être consequemment spirituelle, & par consequent
Immortelle.

Chacun convient que l'homme est composé de deux parties essentiellement disserentes, sçavoir de Corps & d'Ame; & tous les Chrêtiens croyent la resurrection des corps, ainsi qu'il est écrit dans le Symbole des Apôtres, & dans plusieurs chapitres de la Ste. Ecriture. Or puis qu'il n'y est point fait mention de la resurrection de nos ames, & qu'il est certain qu'elles se réuniront à nos corps au jour de la Resurrection, c'est une marque certaine qu'elles ne meurent jamais.

Ces poroles, que répondit Jesus Christ au Laron, qui fut executé avec luy, & qui crut en luy. Aujourd'huy tu seras avec moy en Paradis; 106 Of the Immortality of our Souls.

with me in Paradise; and what he said again concerning the Soul of Dives and that of Lazarus, that the former went into Hell, and that the latter, after it was separated from its body was immediately carried by the Angels into Abraham's Bosom, do clearly prove the Immortality of our Souls. And that which we read in the 12. Chapter of Ecclesiastes, then shall the Dust return to the Earth, as it was, and the Spirit shall return unto God, who

gave it, takes all doubts away.

Fear not them, which kill the Body, but are notable to kill the Soul: but rather fear him, which is able to destroy both Soul and Body in Hell, Mat 10.28. If they be not able to kill the Soul, then it is immortal, otherwise this admonition of our Lord Jesus Christ should be to no purpose. The Souls of Men, saith Dionysius chap. 4. de div. nom. have a substantial Life, which cannot be confumed. And St. Austin, de van. sec. saith, that when our Soul is separated from its Body, then it is immediately placed in Paradise for its good works, or cast into Hell because of its Sins.

FINIS.

De l'Immortalité de nos Ames. 107

& ce qu'il dit encore de l'ame du Riche, & de celle du pauvre Lazare, que celle-là fut en Enfer, & que celle cy aprés être separée de son corps, sut incontinent portée par les Anges dans le Sein d'Abraham, prouvent clairement l'Immortalité de nos ames. Et ce que nous lisons dans le 12. Chapitre de l'Ecclesiaste, que la Pondre retourne-ra en Terre, somme elle étoit, & que l'Esprit retournera à Dien, qui l'a donné, ne nous laisse aucun lieu d'en douter.

Ne craignez point ceux qui tuent le corps, & ne peuvent tuer l'ame: mais craignez plûtôt celuy qui peut détruire & le corps & l'ame dans la Gebenne, Mat. 10.28. S'ils ne peuvent pas tuer l'ame, donc elle est Immortelle, autrement cette admonition de nôtre Seigneur Jesus Christ ne serviroit de rien. Les ames des hommes, dit S. Denis, c. 4. de div. nom. ont une vie substantielle qui ne se peut consumer. Et S. Augustin, de van. sec. dit, que quand nôtre ame est separée de son corps, elle est incontinent placée dans le Paradis pour ses bonnes œuvres, ou jettée dans l'Enfer à sause de ses péchez.

of

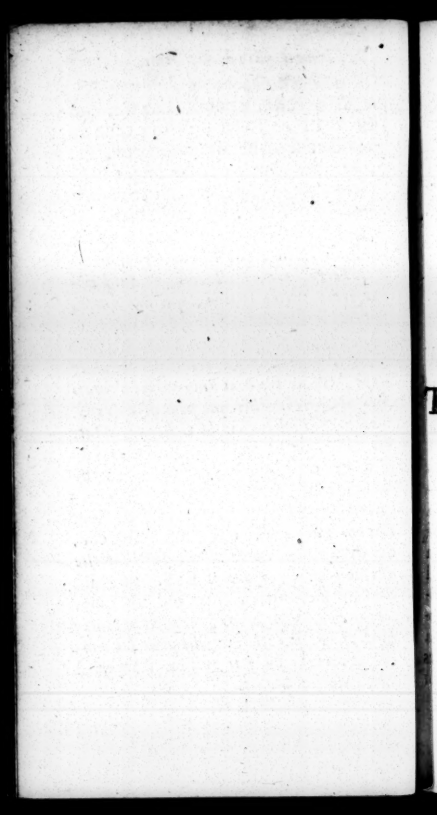
υ.

h

n,

ur en or ell

FIN.



## DO CHOIC

# LOGICK,

The KEY of SCIENCES

# LOGICK,

OR

## The KEY of SCIENCES.

#### PART I.

Q. S Logick useful and necessary to Men?

A. Yes certainly, because it teaches to difcern Truth from Error; to divide the whole into its proper Parts; to explain a thing, which is Dark, and hath a double Sence, by a clear Definition; to infer a true Confequence from its Premisses, and to difcourfe with certainty of all things. Logick is to our Understanding what a Pensil is to a Painter; for, as it is imposfible to draw a Picture well without a Pensil, so 'tis impossible to be a good Schollar without the affiftance of Logick.'Tis the Key of all Sciences, for who-Toever knows his Logick well, he finds a marvellous facility to enter into all forts of

# LOGIQUE,

o u

## La CLEF des SCIENCES.

#### PARTIE I.

A Logique est elle utile, et necessaire aux hommes?

R. Ouy, sans doute,par ce qu'elle enseigne à discerner le vray du faux; à diviser le tout en ses parties; à expliquer la chose obscure et equivoque par une claire definition; à inferer une veritable Consequence des Premisses, et à discourir certainement de touttes choses; la Logique est à notre entendement ce que le Pinceau est au Peintre; car comme il est impossible de bien peindre sans Pinceau, aussy est il impossible de devenir fort sçavant sans le secours de la Logique. Elle est la clef des Sciences, car celui qui sait bient sa Logique, trouve une mer veilleuse facilité à entrer en toutes sortes de Sciences, quelques difficiles qu' elles soient; Aristotle, Platon,

d

0.

a

ts

of

of Sciences let them be never fo intricate and troublesom; Aristotle, Plato, Thomas Aquinas, fubtil Scotus, and all other great Philosophers are all indebted to it for their Doctrine and fine Notions: St. Austin calls it The Art of Arts, and the Science of Sciences, he taught it publickly, and by its means became fo famous, that he is above all other Doctors, as the Eagle flyes above all other Birds.

Q. What is Logick?

A. It is an Artor Science, whereby we learn to reason well and discourse shortly of all things, not only to instruct our felves, but also to instruct others.

Q. Why do you fay fhortly?

A.To diffinguish Logick from Rhetorick, which indeed learns men to difcourfe Neatly, but not Succinctly, and Compendiously, as Logick; but more largely, and delights in the choice of fine Words, and pleafing Sentences. If any one finds in the beginning some difficulty in reading this Logick, let him not be dejected, but let him read it all over; and when he begins again to peruse it, that which seemed at first hard and troublesome, will then appear very easie and pleasant.

Q. From

Platon, Thomas d' Aquin, le Subtil Scot, et tous les autres grands Philosophes luy sont redevables de leur Doctrine, et belles connoissances. St. Augustin l'appelle l'Art des Arts, est la Science des Sciences; il l'a publiquement enseignée, et par son moyen s'est rendu si recommendable, qu'il est par dessus les autres Docteurs, comme l'Aigle vole par dessus les autres oyseaux.

Q. Qu'est ce que la Logique?

R. C'est un Art, ou une Science parlaquelle nous apprenons à bien et brievement discourir, et raisonner de touttes choses tant pour nous Instruire, que pour instruire les autres.

Q. Pourquoy dites vous brievement?

R. Pour la distinguer de la Rhetorique, qui discourt bien, mais non brievement comme la Logique, mais beaucoup plus amplement; et qui se plait à rechercher de delles paroles, et des Sentences bien choisies. Si quelqu' un trouve au commencement quelque dissiculté, en cette Logique, qu'il ne se rebute pas, qu'il la lise entierement, et quand il recommencera, ce qui luy sembloit dissicile et facheux, luy deviendra fort aisé et agreable?

Q. From whence is Logick derived?

A. From the Greek word 202 @, which fignifies Discourse; because it teaches how to discourse clearly of all things.

Q. Which is the Object of Logick?

- A. The Actions of our Spirit, as they can be directed to discourse and reason well.
- Q. How many Actions of the Spirit are there?
- A. Three, viz. to conceive, to judge, and to reason

Q. How do you call the First?

A. A Simple conceit or view of a thing presented to our Spirit, without affirming or denying any thing of it; as for Example, Body, Man, God, Angel, &c.

Q. How do you call the Second?

A. It is call'd Proposition, or Enonciation, because we affirm or deny something of the Object which we thought upon; as for Example, Man is a reafonable Animal; God is not a Lyer, &c.

Q. How do you call the Third?

A. 'Tis called Discourse, or Ratiocination; because 'tis an Inference, or Knowledge, which we draw from one or two Precedent Propositions: As for Example,

Logique, ou la clef des Sicences. 7

Q. D'on est derivée la Logique ?

R. Du mot grec Noy of qui signifie discours, parce qu'elle apprend à bien discourir de touttes choses.

Q. Quel est l'objet de la Logique ?

R. Les Actions de notre Esprit, entant qu' elles peuvent être dirigées à bien raisonner, & discourir.

Q. Combien y a-t-il d' Actions de l' E-

(prit ?

R. Trois , Concevoir , Juger, & rai-Sonner.

Q. Comment appellez vous la premiere.

R. Une simple veue ou Idée d' une chose, qui se presente à notre Esprit, sans en rien affirmer ni nier; par exemple, Corps, Homme, Dieu, Ange, &c.

Q. Comment appellez vous la Seconde? R. Elle S'appelle Proposition, ou Enonciation, parceque nous affirmons ou nions quelque chose de l'objet que neus avons pensé; par Exemple l'homme est un Animal

raisonable, Dieu n'est pas menteur, &c. Q. Comment appellez vous la troisieme?

R. Elle s'appelle Discours, ou Ratiocination; parce que c'est une illation, cu Connoissance que nous tirons d'une, cu de deux propositions precedentes; par Exem-B 4

ple:

Example, this man is rich, therefore he has Friends. Every Animal has a Body, *Peter* is an Animal, therefore *Peter* has a Body.

Q. In how many Parts do you di-

vide Logick?

A. In three; the first part makes mention of the Terms; the second of the Proposition; and the third of the Argumentation.

Q. What's that you call Term in Lo-

gick?

A. 'Tis a word that begins and ends an Enonciation, or a Proposition; as for Example, an Angel is Spiritual; Angel and Spiritual are the Terms, and (ii) is the band that ties them together, when a Proposition is Affirmative, and separates them when it is Negative.

Q. How do you call the first Term,

or Word?

A. It is call'd Subject; and the second is named Predicate.

Q. Why do you call one Subject,

and the other Predicate?

A. The Subject is so call'd, because something is attributed unto it; and the Predicate is so named, because it is attributed to the Subject; as you may see by

ple: cest bomme est riche, donc il a des Amis. Tout Animal a un Corps, Pierre est Animal, donc Pierre a un Corps.

Q. En Combien de parties divisez vous

la Logique?

R. En trois; la premiere traite des Termes; la seconde, de la Proposition; et la troisieme, de l'Argumentation:

Q. Qu'est ce qu'on appelle terme en

Logique ?

R.C'est ce qui termine l'Enonciation, on Proposition; par exemple l'Ange est Spirituel. L'Ange et Spirituel sont les termes, et (est) est le lien, qui les joint ensemble, quand la Proposition est Affirmative; et les disjoint, quand elle est Negative.

Q. Comment S' appelle, le premier

Terme ?

R. Il S'appelle Sujet,, et le second se nomme Attribut.

Q. Pourquoy appellez vous l'un Sujet, et l'autre Attribut?

R. Le Sujet est ainsy appellé, parceque quelque chose luy est attribuee; et Attribut est ainsi nommé, dautanqu' il est attribué au Sujet; ainsi que vous pouvez voir

13.5

by these Examples, an Angel is Spiritual; a Man is an Animal, wherein you see that Angel and Man are Subjects, because Spiritual is attributed to Angel, and Animal to Man.

Q. How do you divide the Term?

A. Into Universal, Particular, Universal, Equivocal, Analogical, Cathegorematick, Syncathegorematick, Absolute, Relative, Connotative, Abstract, Concret, Simple, Composed, and into a Term of the first and second Intention, which is called Real, and of Reason.

Q. What is an Universal Term?

A. 'Tis a word, whose Nature is common unto many; as for Example, Angel, Man, Tree, &c. Angel signifies a Nature, or Essence, which is common to Raphael, Gabriel, Michael, and other Angels, and Man signifies an Essence, or Nature which is common to Peter, Paul, John, &c.

Q. What is a particular Term?

A. It is a word which is not attributed to many, as Aristotle, Plato, Seneca, Alexander, Casar, &c.

Q. What is that Term, which you

call Univocal, or Synonima?

Logique, ou la clef des Siences.

par ces Exemples; l'Ange est Spirituel, l'homme est Animal; où vous voyez qu' Ange, et Homme sont Sujets, parceque Spirituel est attribué à l'Ange, et Animal à l'Homme.

Q. Comment divisez vous le Terme?

R. En Universel, Particulter, Univoque, Equivoque, Analogue, Categorematique, Syncategorematique, Absolu, Relatif, Connotatif, abstrait, Concret, Simple, Composé, et en Terme de la premiere et seconde Intention, qu' on appelle reel et de raison.

Q. Qu' est ce qu' un Terme universel?

R. C'est un mot dont la Nature est commune à plusieurs; par Exemple Ange, Homme, Arbre, &c. Car Ange signifie une Nature ou Essence qui est commune à Raphael, Gabriel, Michael, et autres Anges. Et Homme signisse une Essence, ou Nature qui est commune à Pierre, Jean, Jaques, &c.

Q. L'est ce q'u un Terme particulier?

R. C'est un mot qui ne se communique pas à plusieurs, comme Aristote, Platon, Seneque, Alexandre, Casar, &c.

Q. L'est ce qu' un terme univoque, ou

Synonime?

A. It is a Word, whose Name and Nature are equally in many, and equally participated of many: As Man, whose Name and Nature are equally found in Peter, Paul, John, James, &c.

Q. What is that Term which you call

Equivocal, or Homonima?

A. It is a word, whose Name, tho' it be found equally in many, yet its nature is not equally participated by them, but signifies different things; as this word Dog, which signifies a terrestrial Animal, a Sea-fish, and a Star.

Q. What is an Analogical Term?

A. It is a wo. I that expresses one and the same thing in many, but differently attributed unto them; as this word autholfome, which declares health in Man, in Physick and Urine, but with this difference, that it is in Man, as in the Subject of Health; in Physick, as in the Cause; and in Urine, as in the Sign; because, according as Urine has either good or bad Qualities, it denotes health or sickness.

Q. What is a Cathegorematick Term?

A. It is a word fo called, because it is found amongst the ten Cathegories, and which of it self signifies something determined;

Logique, ou la clef des Sciences. 13

R. C'est un mot dont le nom, et la Nature sont egalement en plusieurs, et egalement participée de plusieurs, comme homme dont le nom et la Nature se trouvent egalement dans Pierre, Paul, Jean, Jaques, &c:

Q. Qu' est ce qu' un terme Equivoque,

ou bomonyme?

R. C'est un mot dont, quoyque le nom se trouve egalement en plusieurs, touttesois la Naturen en est pas egalement participée, mais signifie choses differentes: Comme ce mot Chien, qui signisie un Animal terrestre, un poisson de mer, et un Astre.

Q. Qu'est ce qu' un terme analogue?

R. C'est un mot qui exprime une même chose, mais differemment communiquée à plusieurs; comme ce mot sain, qui exprime la santé dans l'homme, dans la medecine, et dans l'urine, mais avec cette difference qu'il convient à l'homme comme au sujet de la santé; à la medecine comme à la cause; et à l'urine comme à son signe; parceque, selonque l'urine a de bonnes ou mauvaises qualitez, elle denote la Santé ou la maladie.

Q. Qu'est ce qu'un terme categorematique? R. C'est un mot qui est ainsi appellé; parcequ'il se trouve parmi les Categories, et qui de soy signisse quelque chose, comme ces determined; as these words, Substance, Body, Animal, Man, Peter.

Q. What is a Syncathegorematick

Term?

A. It is a word which specifies nothing of it felf, but only when it is joined with another; as all, fome, any, none, all fignifies nothing determined of it felf, but only when it is joined with another word, as Men.

O. What is an Absolute Term?

A. It is a word representing an absolute Nature, that is, without any Relation to another word; as Angel, Man, Body, Tree, &c.

Q. What is a relative Term?

A. It is a word representing a Nature or Essence, as it has a relation to another; as for Example, Father, Master, King. Father represents a Nathre which denotes a Son; Master represents a Nature that marks a Servant; and King shews a Nature that declares fome Subjects.

Q. What is a Connotative Term?

A. It is a word that denotes a Quality in a Subject; as white, black. These words do declare a whiteness and blackness in a Subject; as for Example, in a Wall, or Q. What upon the Face.

Logique, ou la clef des Sciences. 15 mots Substance, Corps, Animal, Homme, Pierre.

Q. Qu'est ce qu' un Terme Syncategore-

matigue?

R. C'est un mot qui de soy ne determine rien, mais seulement quand il est joint avec un autre; comme par Exemple, tout, nul, quelque, tout ne signisse rien determiné de soy meme, mais sulement quand il est joint à un autre mot, comme Homme.

Q. Qu' est ce qu' un Terme absolu?

R. C'est un mot qui represente une Nature absolue, sans la raporter à quelque chose; comme Ange, Homme, Corps, Arbre, &c.

Q. Qu' est ce qu' un Terme Relatif?

R. C'est un mot qui represente une Nature, ou Essence, entantqu' elle a raport à quelque chose, comme Pere, Maitre, Roy; carPere represente une Nature qui marque un Fils; Maitre represente une Nature pui marque un Serviteur; et Royrcpresente une Nature qui denote des Sujets.

Q. Qu'est ce qu' un Terme connotatif?
R. C'est un mot qui denote une qualité dans un Sujet, comme blanc, noir; ces Termes denotent la blancheur et noireeur dans quelque Sujet, comme par exemple dans une muraille, ou sur le visage.

Q. Qu'est

A. It is a word which we conceive feparated from its Subject; as Whiteness, Blackness, Wisdom, Justice, &c.

Q. What is a Concret Term?

A. It is a word denoting an Accident, which we conceive joined to its Subject; as White, Black, Wife, Just.

Q. What difference do you put between a Simple Term, and a Composed

one?

A. A Simple Term is expressed by one word, as Man, Body; and a Composed Term by two, as a Learned Man, a Solid Body; and sometimes we add unto it this Relative which or that, as a Man which is Learned; a Body that is Solid.

Q. What is a Real Term or of the

first Intention?

A. It is a word, which of it felf, without the help of the operation of our Understanding, signifies a real Nature; as Man, Animal; Man of it felf signifies a Reasonable Animal; and Animal without the help of our Understanding signifies a living sensible Body.

Q. What is a Term of Reason, or of

the Second Intention?

Q. Qu' est ce qu' un Terme abstrait?

R. C'est un mot que nous concevons separé de son sujet, comme noirceur, blancheur, Sagesse, Justice, &c.

Q. Qu' est ce qu' un Terme Conoret?

R. C'est un mot qui denote un accident conceu joint à un Sujet, comme Blanc, Noir, Sage, Juste.

Q. Quelle difference mettez vous entre

terme Simple, et Composé?

R. Le Terme Simple s'exprime par un mot, comme Homme, Corps. Et le Composé par deux, comme Homme, Sçavam, Corps Solide, et quelquefois on y adjoute le Relatif qui, comme un bomme qui est Sçavant, un Corps qui est Souice.

Q. Qu' est ce qu' un Terme reel, ou de

la premiere Intention?

R. C'est un mot, qui de soy, sans l'ayde de l'operation de l'entendement signisse une nature reelle, comme Homme, Animal, Homme de soy signisse un Animal raisonable; et Animal sans le secours de nôtre Esprit signisse un Corps vivant sensible.

Q. Qu'est ce qu' un Terme de Raison,

ou de la seconde Intention?

R. C'eft

A. It is a word which doth not belong to the thing, which we fpeak of, except it be by the Action of our Spirit; as in this Proposition, Man is an Animal; as I consider Man, as Subject of this Proposition, and Animal as Predicate: Subject and Predicate are called Terms of the fecond Intention, because they do not belong to Man, and to Animal, unless it be by the Operation of our Understanding.

Q. What difference do you put be-tween Real, Mental, and Modal di-

flinction?

A. A Real Distinction is between two things really diffinct one from another; that is, when I may think upon one without thinking upon the other; as for Example, my Brother and Sifter are really distinct, because I may think upon one without thinking upon the other.

Q. What is a Mental distinction?

A. It is that that is found between two things which are in one and the fame Subject; fo that we may think upon one, without thinking upon the other; as when I think upon Gods Mercy, without thinking upon his Justice; this distinction is call'd Mental.

Q. What

R. C'est un mot qui ne convient à la chose dont nous parlons, que par l'action de nôtre Esprit, comme dans cette Proposition; l'homme est un Animal, entant que je considere l'homme comme Sujet de cette Proposition, et Animal comme attribut; Sujet et attribut sont appellez Termes de la seconde Intention, parcequ' ils ne conviennent à Homme et à Animal que par nôtre volonté, et operation de nôtre Entendement.

Q. Quelle difference mettez vous entre distinction Reelle, Mentale et Modale?

R. La distinction Reelle est entre deux choses reellement distinctes l'une de l'autre; C'est à dire que je puis penser à l'une sans penser à l'autre; par exemple mon frere, et ma soeur sont reellement distincts, parceque je puis penser à l'un sans penser à l'autre.

Q. Qu' est ce que distinction Mentale?

R. C'est lorsque, de deux choses qui sont dans un méme Sujet, nous pouvons penser à l'une sans penser à l'autre; par exemple, quand je pense à la Justice de Dieu sans penser à sa misericorde, cette distinction est appelleé Mentale.

Q. What is a Modal distinction?

A. It is that which is found between a Substance and its Modification; so that I may think upon a Substance; by Example, upon a Stone, without thinking upon its mode or figure; but I cannot think upon the Figure of a Stone, without thinking in the same time upon that Stone.

2. How many Universals are there?

A. There are Five, wiz. Gender, Species, Difference, Proper and Accident.

Q. How do you prove it?

A. Because all that belongs to a Subject, is attributed unto it either Essentially or Accidentially: If Essentially, either it is its whole Essence, or a part of it only; if it be its whole Essence, we call it Species; if it be a part expressing the Matter, we call it Gender; and if it be a part declaring the Form, we call it Difference: But if it be Accidentally attributed to a Subject, either it is necessary or contingent: If necessary, it establishes Gender; if contingent, it constitutes Accident.

Q. What is a Gender?

A. It is a word effentially communicated to many things different in Specie,

Q. Qu' est ce que la Modale?

R. C'est celle qui est entre la Substance, et son mode, desorte que je puis bien penser à la Substance, par Exemple, à une Pierre sans penser à son mode, ou à sa figure; mais je ne puis penser, à la figure d'une Pierre, sans penser à la Pierre en même temps.

Q. Combien y at-il d'univerfaux?

R. Il y en a Cinq; sçavoir le Genre, l'Espece, la Différence, le Propre, et l'Accident.

Q. Comment le prouvez vous?

R. Parceque tout ce qui convient à un Sujet, luy est attribué ou essentiellement, ou accidentellement. Si essentiellement, ou c'est toute son Essence ou une partie seulement: Si c'est toute son Essence, nous l'appellons Espece. Si C'est une partie qui exprime la matiere, nons l'appellons Genre; et si c'est une partie qui exprime la Forme, nons l'appellons Disserence. Que s'il convient au Sujet accidentellement; ou il est necessaire, ou contingent. Si necessaire, il establit le propre, si contingent, il constitue l'Accident.

Q. Qu'est ce que le Genre?

R. C'est un mot qui est communiqué essentiellement à plusieurs choses differentes en Espece, or Kind; as Animal, Vertue; Animal is a Gender, because it is essentially attributed to Men and Beasts; for, if they ask what is a Man, what is a Beast? I answer, Animal; and Vertue is likewise a Gender, because it is essentially attributed to all Species of Vertue; for, if they ask, what is Justice, what is Prudence, what's Temperance? I answer, 'tis a Vertue.

Q. What's a Species or Kind?

A. It is a word effentially attributed to many things different in number, as are all Individual; as for Example, Man is Species, because it is essentially communicated to Peter, Paul, John, &c. For if they ask, what is Peter, what is Paul, what is John? I answer, it is a Man.

Note that every Species may be expressed by a word alone, as Spirit, Body, or by two words, viz. by a Gender and difference joined together, which is called Definition, as a Substance that is thinking, a Substance which is extended.

Q. What do you mean by different in number?

Espece, comme Animal, vertu. Animal est un Genre, parcequ' il est essentiellement attribué à l'homme, et à la Bête, parceque si je demande qu' est ce qu' un homme, qu' est ce qu' une Bête? Je repond c'est un Animal. Et vertu est aussi genre, parceque elle convient essentiellement à touttes les Especes de vertu, car si je demande qu' est ce que Justice, qu' est ce que Prudence, qu' est ce que Temperance. Je repond c'est une vertu.

Q. Qu'est ce que l' Espece?

R. C'est un mot qui convient essentiellement à plusieurs choses differentes en nombre, comme sont les Individus; par Exemple Homme est une Espece, parciqu'il convient essentiellement à Pierre, Paul, Jean, &c. car si je demande qu'est ce que Pierre, qu'est ce que Pierre, qu'est ce que Jean; Je repond, c'est un Homme.

Notez que toutte espece peut etre exprimée par un seul nom, comme Esprit, Corps, ou par deux mots sçavoir par le Genre, et la différence joints ensemble, ce qu' on appelle definition, comme Substance qui pense;

Substance étendue.

Q. Qu' entendez vous par differer en nombre?

It is a manner of speaking amongst Philosophers, to signific an accidental difference, which is proper to the Individuals of one and the same Species, or Kind; as for Example, chuse two Men as much like one to another as they can be in this world, yet you will find in them several Accidents, whereby they shall differ one from another.

Q. What do you mean by Individual?

A. I mean a fingular Nature, that cannot be divided, and has certain Accidents, which altogether are not found in another; as for Example, Socrates has that proper, that he is an Athenian, the Son of Sophronisck, a Stoick Philosopher, having a crooked Nose, and wearing a long Beard.

Q. How many forts of Individuals

are there?

A. Three, viz. Vague or indeterminate, demonstrative, and by Antonomasie, or Excellency.

Q. What do you mean by a Vague

or Indeterminate Individual?

A. I mean a particular thing, which is not determin'd, and runs amongst Genders, and Species. I mean a Gender or Species, which have before them

a parti-

I

R. C'est une maniere de parler parmi les Philosophes, pour signifier une difference accidentelle, qui est propre aux Individus d'une meme Espece. Par exemple, choisissez deux hommes les plus semblables du monde, vous trouverez toujours en eux plusieurs accidents, qui les feront differer l'un de l'autre.

Q. Que veut dire Individu?

R. Il signifie une Nature singuliere, qui ne peut être divisée, et qui à de certains accidents, qui tous ensemble ne con-viennent pas à un autre. Par exemple, Socrates a cela de propre qu'il est Athenien, Fils de Sophronisque, Philosophe Stoique, ayant un nez crochu, et portant une barbe longue.

Q. Combien y a t-il de sortes d'Indi-

vidus ?

R. Trois, Vague, Demonstratif, et par Anthonomase, ou Excell.nce?

Q. Qu' entendez vous par Individu

Vague ?

R. J' entend une chose particuliere, qui n'est point determinée, et qui court parmi les Genres et les Especes, ou bien, j'entend un genre, ou une espece, devant les quels on adjoute un signe particulier. Par exemple, a particular Sign, as fome Animal, any Flower, for the Animal, and Flower be universal Terms, and Genders, yet when you put before them these words fome or any, they become particular, and are call'd Vague, or indeterminate Individuals.

Q. What is a demonstrative Individual?

A. It is a Gender, or Species having before them a demonstrative Pronoun. As for Example, this Body, this Man; for although that word Body be a Gender, and this word Man a Species; nevertheless when you put before them a demonstrative Pronoun, they become Particulars, and that is called a demonstrative Individual.

Q. What is an Individual by Antono.

mafie, or Excellency?

A. It is a word, which, although it be universal, yet means a particular thing: As for Example, the Poet, the Philosopher, the Prince of Eloquence. The Poet signifies Homer amongst the Grecians, and Virgil amongst the Latins; the Philosopher signifies Aristotle, and the Prince of Eloquence, Cicero.

Q. What is Difference?

er

6

10

pe

8

st

07

E

qu H

00

en

21

20

itr

cu

ph

gi

fie sig Logique, ou la clef des Sciences. 27 emple, quelque Animal, quelque Fleur, car quoyqu' Animal, et Fleur soient des termes universels; qu' Animal, et Fleur soient Genres, neantmoins quand vous y joignez ce mot (quelque) ils deviennent particuliers, et sont appellez Individus Vagues.

Q. Qu' est ce qu'un Individu demon-

Stratif?

1

.

),

it

11

10

e.

s;

It

R. C'est un Genre, ou une Espece à qui on adjoute un Pronom demonstratif. Par Exemple, ce Corps, cet homme: Car quoyque ce mot, Corps, soit genre, et ce mot Homme, un Espece; touttefois quand vous y adjoutez un Pronom demonstratif, ils deviennent particuliers; ce qu'on appelle Individu demonstratif.

Q. Qu' est ce qu' un Individu par Anto-

nomase, ou par Excellence?

R. C'est un mot qui, bien qu'il soit universel, signifie pourtant une chose particuliere. Par exemple, le Poete, le Philosophe, le Prince de l'Eloquence Le Poete signifie Homere parmy les Grecs, et Virgile parmi les Latins; le Philosophe signifie Aristote, et le Prince de l'Eloquence signifie Ciceron.

Q. Qu' est ce que la Difference?

C 2 R. C'eft

A. It is that that constitutes the Species, and divides the Gender; as these two differences Rational and Irrational; the former constitutes a Man, and the latter a Beast: For when they ask what is a Beast? I answer, an irrational Animal.

Note, that when you divide Animal in Rational and Irrational, this latter difference is not (properly speaking) a difference, but a Negation of the Affirmative and Positive, which we are forced to use, because we know not the Positive.

Q. What is a Proper?

A. It is that that receives a reciprocal conversion with its Species, without expressing its Essence: As for Example, every man is risible, and every risible is a man.

Q. Why do you fay, without expref-

fing its Essence?

A. Because to express the Essence and Nature of things, that belongs only to Difference. Mark that oftentimes we use Descriptions instead of Desinitions; that is, we express and define things by their Proprieties, because we know not their differences.

Q. How

r

9

R. C'est ce qui establit l'Espece, et divise le Genre: par exemple ces deux differences raisonable & irraisonable. La premiere establit l'homme, et la seconde la Bête; car quand on demande qu'est ce que l'homme; fe repond c'est un Animal raisonable. Qu'est ce que la Bête? C'est un Animal irraisonable.

Remarquez que, quand vous divisez l'Animal en raisonable & irraisonable, cette derniere difference n'est pas à proprement parler difference, mais une negation de difference affirmative, & positive, dont nous sommes contraints de nous servir, parceque

nous ne connoissons pas la positive.

Qu' est ce que le Propre?

R. C'est, ce qui reçoit une reciproqua conversion avec son Espece, sans en expliquer l'essence comme tout homme est risible, & tout risible est homme.

Q. Pourquoy dites vous sans en expli-

quer l' Essence.

t

t

9

V

R. Parcequ' il appartient seulement à la difference d'expliquer l'Essence des choses. Notez que Souvent nous nous servons de descriptions, aulieu de definitions, c'est à dire que nous exprimons les choses par leur proprietez parceque nous n'en connoissons pas la difference.

C 3 Q. Com-

Q. How many forts of Proper are

there-?

A. Four, the First belongs to one only Species, but not to all its Individuals; as to be a Physician, Musician, Philosopher, that belongs to Man only, but not to all Individuals; for all Men are not Physicians, Musicians, Philosophers, &c.

The Second belongs naturally to a whole Species, but not to it only: As for Example, naturally it belongs to a Man to have two Feet, but that be-

longs also to a Bird.

The Third belongs to an only Species, to all its Individuals, but not always; as to have white Hair, that belongs to Mankind and to all his Individuals, but not always; that only hap-

pens in his old Age.

The Fourth belongs to an only Species, to all its Individuals, and always; as to be rifible, that belongs to Mankind, to all his Individuals, and always; which is to be understood not of the act of laughing, but of the power; for, although Man laugh not always, yet he has the faculty of laughing.

Note

Q. Combien y atil de sortes de Pro-

pre?

e-

s;

11-

of

11.

h-

te

R. Il y en a de quatre sortes; le premier convient actuellement à une seule Espece, mais non à tous ses Individus; comme d'homme d'être Medecin, Philosophe, Musicien, &c. cela appartient à l'homme seul, mais non à tous ses Individus, car tous les hommes ne sont pas Medecins, Philosophes, Musiciens.

Le Second convient naturellement à toutte une Espece, mais non à elle seule: par Exemple, il convient naturellement à tous hommes d'avoir deux pieds, mais cela convient

ent aussy à l'oyseau.

Le troisime convient à une seule Espece, à tous ses Individus, mais non pas toûjours, comme d'avoir les cheveux blancs, cela convient à l'homme, & à tous ses Individus, mais non pas toûjours, car cela arri-

ve seulement en la vieillesse.

Le quatrieme convient à une seule Espece, à tous ses Individus, & toûjours; comme d'etre risible, cela convient à l'homme, à tous ses Individus, & toûjours; ce qui se doit entendre non de l'acte, mais de la puissance de rire; car quoyque l'homme ne rie pas toûjours, il a pourtant la puissance de rire.

C 4. Remar-

Note that this latter Proper is the true Proper, and is call'd Predicable, because it takes place amongst the Universals.

Q. What is an Accident?

A. It is that which may be in a Subject, or out of it, without its destruction; as whiteness, or blackness in a Wall are Accidents, because they may be in a Wall, or out of it, without its destruction.

Q. How do you divide Accident?

A. Into feparable and inseparable: Separable, as fear, coldness, heat in a Body, whiteness or blackness in a Wall: Inseparable, as the blackness of a Raven,

or the whiteness of a Swan.

Mark that inseparable Accidents are thought to be separable by the Action of our Understanding, because we may confider the Nature or Essence of a Raven, or Ethiopian, without considering their Blackness. Objection: The Burning of a House is an Accident, but the burning of a House cannot be without its destruction, therefore it is not true that an Accident is that, which may be in a Subject, and out of it, without its destruction.

A. The

Remarquez que ce dernier Propre est le veritable, & est appellé predicable, parce qu'il a place parmi les universaux.

Q. Qu' est ce que l' Accident?

R. C'est ce qui peut être, & n'être pas dans un Sujet, sans aucunement le detruire, ou corrompre; comme la blancheur ou noirceur dans une muraille sont des Accidents, pace qu'ils peuvent être & n'être pas dans la muraille, sans que la muraille soit destruite.

Q. Comment divisez vous l'Accident?

R. En Separable, & Inseparable : Separable, comme la crainte, le froid, la chaleur d'un Corps, ou la blancheur d'une muraille: Et Inseparable, comme la noirceur d'un corbeau, ou la blancheur d'un Cigne.

Remarquez que les Accidents inseparables sont censez separables par l'Action de l'Entendement, parceque nous pouvons considerer la Nature ou Essence d'un Corbeau, ou d'un Ethiopien, sans considerer leur noirceur. Objection. L' Embrasement est un Accident, or l'embrasement ne peut pas être dans une maison sans la destruire, donc il n'est pas vray que l'Accident est ce qui peut être dans un Sujet & hors du Sujet sans le destruire.

A. The burning of a House happens by Accident, I grant it, nevertheless it is not an Accident, but a Substance; for the burning is nothing but Fire, as it burns a House or any other matter.

Q. Are Universal real Beings, or

only of Reason?

A. Plato, Scotus, and several other Philosophers do believe Universals to be Essences separated from Individuals, or Singulars: Others say they are real Essences attributed to many particular Beings, from which they are not separated but by our Reason. Chuse what Opinion is more pleasing to your Fancy, for I think that Question to be more subtile than necessary.

Q. What is a Cathegory?

A. It is an order of things, as they are set under one of the Ten Soveraign Genders, called Predicaments by the Latins.

2. How many Cathegories are

A. Ten, viz. Substance, Quantity, Quality, Relation, Action, Passion, when, where, Situation, and Habit, or manner of being drest.

R. L' Embrasement arrive par Accident, il est vray; touttefois il n'est pas un Accident, mais une Substance; car l' Embrasement n'est rien que le Feu entant qu' il brule une maison, ou quelqu' autre matiere.

Q. Les universaux sont ils des Etres:

reels, ou de Raison?

R. Platon, Scot, & plusieurs autres Philosophes croyent que les Universaux sont des Essences separeés des Individus, ou singuliers. D'autres disent qu'ils sont des Essences reelles, communes à plusieurs êtres particuliers, dont elles ne sont distinguées que par nôtre raison, choisissez quelle Opinion il vous plaira, car il me semble que cette question est plus subtile que necessaire.

Q. Qu' est ce que Categorie?

R. C'est un certain ordre des choses, entant qu'elles sont rangées sous un des dix genres souverains, que les Latins appellent Predicaments.

Q. Combien y a-til de Categories, ou

Predicaments?

R, Il y en a dix, Sçavor Substance, Quantité, Qualité, Relation, Action, Passion, Quand, où, la Situation, & L' Avoir. Substance, as Angel, Man, Tree. Quantity, as Length, Breadth, Heighth. Quality, as Knowledg, Colour, Vertue. Relation, as Great, Little. Action, as to cut, to heat, to love. Passion, as to be cut, Heated, to be Loved. When, as Yesterday, to Morrow, last Year Where, as at Church, at the Play, in the School. Situation, as Streight, Crooked, layed down. Habit, as to be Arm'd, to be clothed in the French or Italian Mode.

Mark that all things in the World may be related to these Ten soveraign Genders, which are call'd Cathegories or Predicaments, because either they are Substance or Accident: If Substances, they are related to the first Predicament or Cathegory: If Accidents, they belong either to one or to the other of the rest.

Note 2. That there is a first and soveraign Gender, which is always a Gender and never a Species, and that there is an inferior Species, which is always a Species, and never a Gender, having nothing under it self, but Individuals or Singulars.

Note 3. That between the Soveraign Gender and low Species, there are Sub-flances, which are Genders and Species, according as we consider them with a different respect.

Note 4.

Substance, comme Ange, Homme, Arbre. Quantité, comme longueur, largeur, bauteur. Qualité, comme Doctrine, couleur, vertu. Relation, comme grand, petit. L'Action, comme couper, échaufer, aimer. La Passion, comme être Coupé, echaufé, aymé. Quand, comme hier, demain, l'anneé passée. ou, come à l'Eglise, à la comedie, à l'Echole. La Situation, comme droit, courbé, assis, couché. l'Avoir, comme etre armé, etre vêtu à la Françoise ou à l'Italienne.

Remarquez que touttes les choses, qui sont au monde, se peuvent rapporter à quelqu' un de ces dix genres souverains, que nous appellons Categories, ou Predicaments; parceque tout ce qui est au monde est Substance, ou accident; si Substance, il est raporté au premier Predicament; si Accident, il convient à quelqu' une des neuf autres Categories.

à quelqu' une des neuf autres Categories.

Remarquez 2. qu'il y a un genre Souverain & premier, qui est toujours genre, & jamais Espece; & qu'il ya une Espece insime, & derniere, qui est toujours Espece, & jamais genre, n'ayant sous soy que des In-

dividus, ou Singuliers.

Remarquez 3°. qu' entre le genre Souverain, & l'Espece insime il ya des subalternes, qui sont genres & Especes, sélonque vons les considerez differemment.

Remar-

## 38 Logick, or the Key of Sciences.

Note 4. That the Gender of the first Cathegory is called Substance, under which you find Body, Living, Animal,

Man, Peter, Paul, John, &c.

Note 5. That there are three Lines in every Cathegorie, one direct or streight, where things are directly set in order; and the two others are indirect, oblique, or collateral, whereunto Differences are related, as you may see by this Example.

## A Description of the Cathegory of Substance.

Soveraign Gender.

| Substan                 | ice,                    |
|-------------------------|-------------------------|
| Corporal                | Spiritual               |
| Animals, Plants. Body   | Angels, spiritual souls |
| Animated as             | without Soul            |
| Horses, Trees, Living   | Stones, Iron, Lead.     |
| Sensible                | Insensible s            |
| Animals, Dogs. Animal   | Plants, Herbs.          |
| Reasonable / Low Specia | Irrational as           |
|                         | Beasts, Dogs, &c.       |
| Peter, Paul,            |                         |

Remarquez 4. que le genre du premier Predicament est la Substance, sous qui se trouve Corps, vivant, Animal, Homme, Pierre, Paul, Jean, &c.

Remarquez 5. qu'il ya trois lignes en chaque Categorie, l'une directe, où les êtres sont rangez directement; et les deux autres indirectes, ou collateralles, où se rapportent les differences, comme vous pouvez voir par cet Exemple.

Description de la Categorie de Substance.

Genre Souverain.

Substance

Incorporelle Corporelle comme comme Anges, ames spirituelles. Animaux, Plantes: Inanimé Animé comme Pierres, fer, plomb. Chevaux Arbres. Vivant Senfible comme Animaux, chiens. Animal Plantes, Herbes. Raisonable Espece Infime Irraisonable L' homme seul. Homme Les Bêtes, chiens, &c. Individus Pierre, Paul, Jean. Notez.

1.

ote.

Note that Privations, as death, blindness,&c. are not to be set in Cathegories, because they do not significe the Being of things, but only their Privation. Likewise sections and fabulous things, as Chymeras, are to be removed from them.

Note, 2. That Equivocal Terms, or Homonima, ought to be removed from Cathegories, because, unless they be distinguish'd, you cannot assign them

any certain Cathegory.

Note 3. That either things in this world are simple, as Angel, Man, Vertu; or composed, as a Stone is bard, this Wall is white; and that the simple only are to be put in Cathegories.

Note 4. That the Syncathegorematick Terms ought to be removed from them, because of themselves they signisse nothing determinately; as all, whosoever, none, any.

Note 5. That God is not to be put amongst them, because he is Infinite, and consequently cannot be comprehended amongst Cathegories, which do only comprehend finite Beings.

Q. What is Substance?

Notez I. Que les Privations, comme mort, aveuglement, doivent être retrancheés des Cathegories, parcequ'elles ne signifient point l'être des choses, mais leur privation; semblablement les choses feintes de fabuleuses, comme Hydre, Chymere, en doivent être separeés.

Notez 2. qu'il en faut excepter les homonymes, où equivoques, parce qu' à moins qu'ils ne soient distinguez, vous ne pouvez pas leur assigner aucune cértaine Ca-

tegorie.

Remarquez 3. Que de touttes les choses qui sont au monde les unes sont simples, comme Ange, Homme, Vertu. Et les autres Composeés, comme la Pierreest dure, l'homme est raisonable, au il n'ya que les simples, qui soient rangeés dans les Categories.

Notez 4. Qu' il en faut retrancher les Syncategoremes, c'est à dire les Termes qui ne signifient rien d'eux mêmes, comme tout, qui-

conque, nul, quelque.

Notez 5. qu'il en faut retrancher Dieu, parcequ' êtant un être infini, il ne peut être compris dans les Categories, quirenferment seulement des êtres finis.

Q. Qu' est ce que Substance.

R. C'eft

A. It is a Being which subfifts by it felf, as a Stone, a Horfe, a Dog.

Q. How do you divide Substance?

A. In First and Second.

- Q. What do you mean by a first Subffance?
- A. I mean the Individuals or Singular Substances, as Alexander, Casar, Seneca.
- Q. And what do you mean by Second Substances?

A. I mean Universal Substances, as Body, Animal, Man, Dog, Horfe.

Q. Which are the Proprieties of Sub-

flance?

A. The first and chiefest is not to

be in a Subject.

The fecond is not to be contrary to an other, although it feems to be fo because of its different Qualities; As for Example, Water and Fire are not contrary one to the other as they are Substances, but only because of their Qualities.

The Third is not to be more Substance than another; and fo we may fay that an Elephant is no more a substance than a Fly, nor an Ant more Substance than

a Mountain,

R. C'est un être qui subsiste par soy même; comme par Exemple une Pierre, un cheval, un chien.

Q. Comment divisez vous la Substance?

R. En Premiere, & Seconde.

Q. Qu'entendez vous par premiere Sub-

stance ?

R. J' entend les Individus, ou Substances singulieres, comme Alexandre, Cæsar, Seneque.

Q Et qu'entendez vous par les se-

condes?

R. J'entend les Substances Universelles, comme Corps, Animal, homme, chien, cheval.

Q. Quelles sont les Proprietez de la Sub-

stance ?

.

t

e

ır

at

ın

ın

n,

R. La premiere & la principale est de

n'estre point en aucun Sujet.

- 2. La Substance n'est point contraire à une autre, quoyqu'elle semble l'être à raison de ses qualitez. Par Exemple l'eau, & le feu ne sont point contraires entant qu'ils sont Substance, mais seulement à raison de leurs qualitez.
- 3. Une Substance n'est pas plus substance qu'une autre; ainsy nous pouvons dire qu'un Elephant n'est pas plus Substance qu'une mouche; ni une fourmi moins substance

a Mountain, though we may call one

bigger than the other.

Nevertheless, (improperly speaking) we may say that the Substances which are in the lowest place of the Cathegories, are more Substances than the others which are set higher: So that an Individual or Singular Substance, shall be called more Substance than a Species; and a Species more Substance than a Gender, because it receives more Attributions.

The fourth Property of a Substance is to receive contrary Qualities, if not together, at least with Succession: As for Example, a Man may be now very hot, and at another time very cold; now in good health, and at another time very sick, being the same in his Substance; which cannot be found in Accidents without destroying one another.

Q. What is Quantity?

A. It is an Accident that extends, divides, and measures Corporal Substances.

Q. How do you divide Quantity?

A. Into continued and separated.

Q. What is a continued Quantity?

A. Whose

stance qu'une montaigne, quoyque nous puissions appeller l'un plus gros que l'autre.

Neantmoins à parler improprement, nous disons que les Substances, qui sont dans le plus bas ordre des Categories, sont plus Substances, que les autres qui sont plus bautes, parce qu'elles reçoivent plus d'attributions, desorteque l'Individu sera plus Substance que l'Espece, & l'Espece plus Substance que le genre.

4. La Substance peut recevoir des contraires, sinon ensemble, aumoins successivement: Par exemple, un homme peut être tantôt froid, tantôt chaud; tantôt sain & tantôt malade, demeurant le même quant à sa Substance. Ce qui ne peut arriver aux Accidents, sans qu' ils se detruisent.

Q. Qu' est ce que Quantité?

R. C'est un Accident, qui êtend, divise & mesure des Substances Corporelles.

Q. Comment divisez vous la Quantité?

R. En continue, & separée.

fe

Q. Qu'est ce que la Quantité continue? R. C'est A. Whose Parts are joined together.

Q. How do you divide the continu-

ed Quantity?

A. In that which is permanent, as is a Line, a Superficies and Thickness; and in Successive, as is Motion and Time.

Q. What is a Line?

A. It is a length without breadth and deepnefs.

1

1

1

Q. What is a Superficies?

A. It is a breadth with a length without any thickness.

Q. What is Thickness?

A. It is a Quantity that has length,

breadth, and deepness.

Note that altho' these three sorts of Quantity be always one with another, yet they are formally distinguished, the Definition of one being not the Definition of the other.

Q. Make me understand by an Example what is a Line, Superficies and Thickness, or Mathematical Body.

A. A Line is nothing but a Multiplication of Points, and though it cannot be drawn without length and thickness, yet we must conceive it after the manner of Mathematicians, that is to say,

R. C'est celle, dont les Parties sont jointes ensemble.

Q. Comment divisez vous la quantité

continue?

R. En permanente, sçavoir la Ligne, la Superficie & l'epaisseur; & en successive, sçavoir le mouvement & le Temps.

Q. Qu'est ce que la Ligne?

R. C'est une longueur sans largeur ni profondeur.

Q Qu' est ce que la Superficie?

R. C'est une largeur avec une longueur sans Epaisseur.

Q. Qu' est ce que l' Epaisseur?

R. C'est une quantité qui a longueur,

largeur, & Epaisseur.

Remarquez que quoyque ces trois Especes de quantité ne soient jamais l'une sans l'autre, neantmoins elles sont distinguées formellement, la definition de l'une n'estant pas la definition de l'autre.

Q. Faites moy comprendre par un Exemple ce que c'est que la Ligne, Supersicie & Epaisseur, ou Corps mathematique?

R. La Ligne n'est rien qu' une multiplication de points; & quoyqu'elle ne puisse être peinte sans quelque largeur & epaisseur, touttefois il la faut imaginer à la façon des Mathematiciens; c'est à dire sans au-

fay, without any Dimension. As for Example, we must conceive the di-Stancebetween the Artick and Antartick Pole, or the diffance between London and Bristol, by a Line abstract from all length and thickness; and to conceive well a Superficies, we must conceive a length and breadth without any thicknels: So when we speak of the Superficies of an Acre, we mean the length and breadth abstracted from the Earth; that which is well represented by the shadow of a House, or any other Body. And whofoever will well conceive a Thickness or Mathematical Body, he ought to conceive a Length, Breadth, and Depth abstracted from its Matter; which is well represented by a Workman building a House, or making a Table, or any other thing whatfoever; for, before he builds a House, he ought to conceive of what length, breadth, heighth and deepness he will have it to be; and these Dimensions so conceiv'd without the Matter, are call'd a Mathematical Body.

Q. What is a successive Quantity?

A. It is that Quantity whose parts are not permanent; as Time and Place.

Q. What

or

702

Logique, ou la clef des Sciences. cune dimension. Par exemple, il faut comprendre la distance qu'il ya du Pol Arctique au Pol Antartique; ou la distance qu'il ya de Londres à Bristol par une ligne abstraite de toutte largeur & epaisseur. Et pour bien comprendre la Superficie il faut concevoir une longueur & largeur sans epais. seur. Ainsi quand nous disons la Supersi. cie d'un Arpent de Terre, nous entendons la longueur & largeur abstraite de la Terre. Ce qui est bien representé par l'ombre d'une maison, ou de quelqu'autre Corps. Et qui conque veut bien comprendre l'epaisseur, ou Corps Mathematique, il doit se representer une longueur, largeur & epaisseur abstraite de toutte matiere; Ce qui est fort bien representé par un ouvrier qui fait une maison, une Table, ou quelque autre chose; car avant qu'il fasse une maison, il doit concevoir de quelle longueur, largeur, hauteur, & profondeur il veut qu'elle soit;

3

a

,

it

1,

od

1-

ts

e.

at

thematique.

Q. Qu'est ce que la Quantité Successive? R. C'est celle dont les parties ne sont pas permanentes, comme le Temps, & le Lieu.

or ces Dimensions ainsi conceues bors de la

matiere, est ce que nous appellons Corps Ma-

D Q. Qu'est

Q. What is Time?

A. It is the measure of Movement and Repose.

2. How do you divide Time?

A. In past, present, and to come: The Time past is no more, the Time to come is not yet, and the prefent is the only Instant which we do enjoy, and it runs and flyes fo quickly, that, as soon as we conceive it, then it is quite gone, and is no more. In properly speaking, Time is nothing but the first Movable, that runs and draws all the Celestial Circles or Spheres, as a Wheel of a Watch doth all the others.

Note that the Sun turning with all the other Celestial Spheres, gives light to the Earth in Four and twenty hours, which make a Civil day; for when it is day in our Hemisphere, then it is night in the other; and on the contrary, when it is day in the other Hemi1

1

2 Ci

10

10 Sp

18:

63

iphere, then it is night in ours.

Note 2. That of Days are Weeks composed; of Weeks Months; of Months years, and the Four Seafons; 12 and of Years Ages: So that thele te things, Moment, Minute, Hour, Day, 3 Week, Month, Seafons, Spring, Sum

Q. Qu'est ce que le Temps?

R. C'est la mesure du Mouvement, & du Repos.

Q. Comment divisez vous le Temps?

R. En Passé, Present, & Futur : Le passe n'est plus, le futur n'est pas encore, & le present est l'Instant dont nous jouissons, mais il s'ecoule, & s'echape si promptement que, desque nous le concevons, à lors il est entierement passe, & n'est plus. A proprement parler le Temps n'est rien que le premier Mobile, qui roule, & entraine a prez Soy touttes les autres Spheres celestes, airsti qu'une seule roue d'un Horloge fait tourner touttes les autres.

Notez que le soleil roulant avec tous les autres Corps celestes éclaire la Terre en vingt quatre beures, qui composent un jour civil; car quand il est jour en nôtre Hemi-Sphere, alors il est nuit en l'autre, & au contraire quand il est jour eu l'autre Hemi-Sphere, il est nuit dans le nôtre.

it

S,

it

15

2.

11-

31.5

01

15 ;

Notez 2. que des jours sont composeés les Semaines; des Semaines, les Mois; des Mois, les Ans, & les quatre Saifons de de l'Anneé; & des Ans, les Siecles : Deforay, teque ces chofes, Moment, Minu'e, Heure, im Jour, Semaine, Mais, Saifous Printemps,

mer, Autumn, Winter, Years, Ages, are called Time, whereby we measure the Duration and Course of Mortal and Corruptible things.

Q. What do you mean by Olympi-

ades and Luftres?

A. The Olympiades of the Grecians were Composed of five years, and the Luftres of the Latins of an equal number.

Q. When did the Olympiades and

Lustres begin?

A. The Lustres began in the time of Servius Tulius King of the Romans, who gave an Order that the List of the People should be made every five years: And the Olympiades began in the two and thirtieth Age, reckoning by their Olympiades.

Q. What is Place?

A. It is that Superficies, which touches, and incompasses a Body: As for Example, the inward Superficies of a Tun, that touches and incompasses Wine, is the Place of Wine.

Q. What is a separated Quantity?

A. It is a Quantity, whose parts are not joined together, as a Number and Speech.

Q. How do you divide the Number?

A. In

Eté, Automne, Hyver, Anneés, Age, Siecle, sont appelleés Temps, par lequel nous mesurons la dureé & le Cours des choses Mortelles, & Corruptibles.

Q. Qu' entendez vous par Olimpiades,

& par Lustres?

P. Les Olimpiades des Grecs étoient composées de cinq Anneés, & les Lustres des Latins de pareil Nombre.

Q. Quand Commencerent les Lustres &

Olimpiades ?

R. Les Lustres commencerent au temps de Servius Tullius Roy des Romains, qui Ordonna qu'on sist le denombrement du Peuple de cinq en cinq Ans; & les Olympiades commencerent le trente deuxieme Siecle à conter par leurs Olympiades.

Q. Qu'est ce que le Lieu?

R. C'est la Surface, qui touche & environne un Corps: Par exemple, la Surface interieure du Tonneau qui touche & environne le vin, est le lieu du vin.

Q. Qu'est ce que la Quantité disjointe?

R. C'est celle, dont les Parties ne sont point unies ensemble, comme le nombre & l'oraison.

Q. Comment divisez vous le nombre?

D 2 R. En

In Numbering number, as one, two, three, four, &c. and in Number numbered, as two Men, a hundred Horses, a thousand Guineas.

Note that here we only speak of the Numbering number, which is Compo-

fed of feveral Units.

Q Is Unit a Number?

A. No, but only the beginning of a Number; and because Units, which do compose a number, are not joined together, but only drawn one near unto another; from thence it follows that Number is not a joined Quantity, but a separated one. So is Speech, which is nothing but a Conjunction of Noun, Verb, Adverb, Preposition, and other Parts of Speech.

Q. Which are the Properties of a

Permanent Quantity?

A. Three, the first to be not contrary to another: As for Example, a Line is not contrary to a Superficies, nor

a Superficies to a Body.

The Second is to be no more nor less quantity than another; which is to be understood of the Essence of Quantity; for as to its Dimensions one may be greater than another; as a Line may be longer than another. The

R. En Nombre nombrant, comme uns deux, trois, quatre, &c. & en nombre nombré, comme deux hommes, cent chevaux, mille guinez.

Remarquez qu'icy nous parlons seulement du nombre nombrant, lequel est composé de

plusieurs unitez.

h

d

1-

lt

It

h

1,

T

a

1-

a

7(

S

oc

7;

a-

1-

e

Q. L'unité est elle nombre ?

R. Non, mais seulement le commencement du nombre; or puisque les unitez, dent le nombre est composé, ne sont point lieés ensemble, mais seulement approchées les unes des autres, il s'ensuit que le Nombre n'est point Quantité conjointe, mais separée. Ainsi en est il de l'oraison, qui n'est rien gn'une Conjonction du Nom, du Verbe, de l'Adverbe, de la Preposition, & autres Parties d'oraison.

Q Quelles sont les Proprietez de la

Quantité permanante?

R. Trois, la premiere est, de n'être point contraire à l'autre : Par exemple la Ligne n'est point contraire à la Superficie, ni la

Superficie au Corps.

La Seconde est de n'être ni plus, ni moins Quantité que l'autre; ce qui se doit entendre de l'Essence de la Quantité, car quant aux dimensions l'une peut être plus grande que l'autre, comme une Ligne plus longue qu'une autre.

The third Property of Quantity is to make things equal or unequal, as to render two Bodies equally or unequally long, broad, and thick.

Objection. Much and Little are contrary one to another, although they presuppose a Quantity, therefore a Quantity may be contrary to another.

A. Much and Little are contrary, as they are relative, I do grant it, but not as they are Quantity. So it is of the high and low Place.

Q. What is Quality?
A. It is an Accident that qualifies its Subject, as from Vertue a Man is faid to be vertuons; from Vice vicious; and white from whiteness.

Q. How many forts of Qualities are

there?

A. There are four, which have every one two Branches, viz. Custom and Disposition; natural Faculty and Feebleness; Passion and passive Quality; Form and Figure.

Q. What difference do you put be-

tween Custom and Disposition?

A. Disposition doth differ from Cufrom, as a Child differs from a Man; for as a Child grows a Man if he lives a long

La troisieme Proprieté de la Quantité est de rendre les choses egales ou inegalles, comme deux Corps egalement ou inegalement longs, larges, & êpais.

Objection. Peu & beaucoup sont contraires, quoyqu'ils presuposent quantité; donc une quantité peut être contraire à une

autre.

R. Peu & beaucoup sont contraires entantqu'ils sont relatifs, je l'avoue, mais non entantqu'ils sont quantité; ainsy en est il du lieu haut & du bas.

Q. Qu'estce que Qualité?

R. C'est un Accident qui qualifie son Sujet; comme de la Vertu l'homme est qualisié vertueux; du Vice vicieux; de la blancheur blanc.

Q. Combien y a-t-il d'Especes de Qua-

litez?

R. Il y en a quatre, qui ont chacune deux branches, sçavoir l'Habitude & la Disposition; la Faculté naturelle & Imbecillité; la Passion & la Qualité passive; la Forme & la Figure.

Q. Quelle difference mettez vous entre

l'Habitude & la Disposition?

R. La Disposition differe de l'habitude, comme l'Enfant differe de l'age viril; car comme l'Enfant devient homme, s'il vit

D 5 long

a long while, so Disposition is turned into Custom, if it be very often repeated. Moreover Custom is got by several precedent Actions, and Disposition by one only: So that when we say a Man is drunk, we only mean a Disposition to drunkenness; for that may be said of him, although he hath been drunk but once in his Life. But when we say a Man is a Drunkard, then we mean a Custom, for that cannot be said of a Man, except he hath been drunk several times. This kind of Quality doth not only belong to Men, but also to Beasts.

Q. What difference do you put between natural Faculty and Weakness?

A. Such as, for Example, is found in the Sight of a young and old Man; the Sight in a young Man is called natural Faculty, and Weakness in an old Man.

Q. What difference do you put between passive Quality and Passion?

A. Passive Quality lasts along while, and Passion doth not; as for Example, a pale Colour, which is got either by a long sickness, or by a natural Indisposition, is called passive Quality; and a paleness,

Logique, ou là clef des Sciences. 59 long temps; ainsi la Disposition se tourne en babitude, si elle est souvent reiterée. Deplus l'habitude s'acquiert par plusieurs precedentes Actions, & la Disposition par une seule. Desorteque, quand nous appellons quelqu'un yvre, nous signifions seulement la disposition à l'yvrognerie, car cela se peut dire, encorequ'il n'ayt êté yvre qu'unefois; mais quand nous appellons quelcun yvrogne, alors nous signifions l'habitude,

1

Q. Quelle difference mettez vous entre la Faculté naturelle, & l'Imbecillité?

car cela ne se peut dire d'un homme, amoinsqu'il n'ayt êté yvre plusieurs fois. Or cette Espece de Qualité ne convient pas seulement aux hommes mais encore aux Bêtes.

R. Telle qu'elle se trouve, par exemple, dans la veue d'un jeune homme, & d'un viellard, la veue dans un jeune homme est appelleé Faculté naturelle, & Imbecillité dans un vieillard.

Q. Quelle difference mettez vous ent: 6:

la Qualité passible, & la Passion?

R. La Qualité passible est permanante, & de longue durée; & la Passion ne l'est pas: par exemple la couleur blême, qui vent d'une longue maladie, ou d'une indispesition naturelle, est appellée qualité passible; paleness, which comes from a sudden fear, is named Passion: So that to blush and wax pale do fignifie a Paffion; but to be red and pale denote a passive Quality.

Q. Why do you call them Paffive

Qualities and Paffions?

A. 'Tis because they bring Passion in their Subject, I mean in our Senses; as Colours do in the fight; a found in the Hearing; hot and cold in the Feeling; fweetness and bitterness in the Taft; pleafant and flinking Odours in the Sence of Imelling.

Q. What difference do you put be-

tween Form and Figure?

R. Form is understood of fensible things, and Figure of infensible. By Form we mean Beauty, which confifts in the Disposition, symetry, and fair proportion of Animals; and by Figure, we mean a Triangle, a round, fquare, and other Figures.

Which are the Properties of

Quality?

A. The first, to be contrary one to another, as Vertue to Vice; black to white: Nevertheless that is not understood of all Qualities, for Red is not contrary Logique, ou la clef des Sciences. 61 & la pâleur, qui vient d'une soudaine frayeur, est appellée Passion. Desorteque rougir & pâlir signifient une Passion; mais être rouge & pâle denotent une qualité passible.

Q. Pourquoy les appellez vous Qualitez,

passibles & Passions?

R. C'est parcequ'elles apportent quelque Passion à leur Sujet, c'est à dire a quelqu'un des sens: Comme les Couleurs à la vene; le son à l'ouye; le chaud ou le froid à l'attouchement; la douceur ou l'amertume au gout; les Senteurs ou puanteurs à l'odorat.

Q. Quelle difference mettez vous entre la

Forme & la Figure ?

R. La Forme s'entend des choses sensibles, & la Figure des insensibles: Par la Forme nous entendons la Beauté, qui gist en la disposition, Symmetrie, & belle proportion des Animaux; & par la Figure, nous entendons le Triangle, le rond, le quarré, & autres Figures.

Q. Quelles sont les Proprietez de la

Qualité ?

R. La premiere, d'estre contraire l'une à l'autre, comme la vertu au vice; le noir au blanc. Touttefois cela ne s'entend pas de touttes les Qualitez, car le rouge contrary to Green, nor Blew to Yellow.

The second is to receive more or less; for we may say one Man is more or less vertuous than another; yet that cannot be said of all Qualities, for we cannot call one Justice more Justice than another.

The third belongs to every Quality, viz. to render things like or unlike; as when two Men are equally vertuous, then they are alike; and when one is Vertuous, and the other not, then they are unlike.

Q. What do you mean by Relative Terms?

A. They are Beings, which have a reciprocal Relation one to another; as a Master to a Servant; and a Servant to a Master; a Father to a Son; and a Son to a Father: Double to Simple, and reciprocally simple to double.

Q. Which are the Properties of Re-

A. Four, the first is to receive more or less; as to be more or less alike; more or less Vertuous or Friendly. Nevertheless that doth not belong to all Relative Beings; for that which is Simple, in respect

16

Logique, ou la clef des Sciences. 63 rouge n'est pas contraire au verd, ni le bleu

au jaune.

T

t

e

S,

15

ve

a

as

to

a

e,

e.

01

re

C.

ve

111

£.

La seconde, de recevoir plus ou moins; car nous pouvons dire qu'un Homme est plus vertueux qu'un autre: Touttefois cela ne se dit pas de touttes les qualitêz, car nous ne pouvons pas dire qu'une justice est plus justice qu'une autre.

La troisieme convient à toutte Qualité, sçavoir de rendre les choses semblables, ou dissemblables; comme quand deux hommes sont vertueux egalement, alors ils sont semblables; & quand l'un l'est, & l'autre ne

l'est pas, alors ils sont dissemblables.

Q. Qu'entendez vous par Relatifs?

R. Ce sont des êtres qui se rapportent mutuellement l'un à l'autre; comme Maître à valet, & valet à Maitre; Pere à Fils, & mutuellement Fils à Pere. Double à Simple, & simple à double.

Q. Quelles sont les Proprietez de la Re-

R. Quatre; la premiere est de recevoir plus ou moins; comme plus ou moins semblable, plus ou moins vertueux ou Amy: Touttefois cela ne convient pas à tous les Relatifs, car ce qui est simple au respect du double

respect of Double, cannot receive more or less; likewise things that are equal, cannot be more or less equal without

losing their equality.

The second is to be mutually one in another, I mean to take their Being to gether; thus we say that a Father cannot be without a Son, nor Preceptor without a Disciple, which is to be understood in respect of Relation; otherwise one may be before the other, as a Father is certainly before his Son, but he is not Father before he hath a Son.

The third is to be known one by another; as if I know Peter to be a Father, I must know him to have a

Son.

The fourth is to be reciprocal; as Master hath relation to Servant, and reciprocally Servant to Master.

And to understand well these Relative Terms, we must know that there is a Foundation, whereupon the Essence of Relative Beings is propped and lean'd; that is, a Foundation which is the Cause of their Relation: As for example, when two things are said equal, it is because of their Quantity,

1

e

Logique, ou la clef des Sciences. 65 double ne le peut être ni plus ni moins; demême ce qui est egal ne le peut être ni plus ni moins sans perdre son Egalité.

e

lt

n

J.

1-

r-

it

1-

a· a

15

d

1.

re

ce

d

15

10

6.

20

La Seconde est que les Relatifs sont mutuellement ensemble; c'est à dire prennent leur être ensemble, ainsy nous disons que Pere ne peut être sans Fils, ni Precepteur sans Disciple. Ce qui se doit entendre quant à la Relation, car autrement l'un peut être devant l'autre, comme le Pere est certainement devant son Fils, mais il n'est pas Pere avant qu'il ayt un Fils.

La troisieme est que les vrayes Relatifs se connoissent l'un par l'autre : par Example, Si je connois que Pierre est Pere, il faut que je sçache qu'il a un Fils ou plusieurs.

La quatrieme proprieté des Relatifs est d'être reciproque: Par Exemple, Maître a relation à Serviteur, & reciproquement Serviteur à Maître.

Or pour bien entendre ces Relatifs il faut squoir qu'il y a un Fondement sur lequel est appuyé l'Essence des Relatifs, c'est à dire qui est la Cause de leur Relation: Par Exemple quand deux choses sont dites egales; c'est à raison de leur Quantité; squoir longueur, largeur, & epaisseur. Et si elles sont dites semblables, c'est à cause de leur

viz. length, breadth and thickness; and if they be faid to be like, it is in respect of their Quality, because both are either good or bad, comely or uncomely.

Q. What is Action, and what is Paf-

fion?

A. Action is the Agents effect in its Subject, and Passion is the reception of the Agents effect. So we say that Fire warming Water, works an effect in Water; and that Water fuffers the action of Fire, in receiving its heat. Likewise to cut, is an Action; and to be cut, is a Passion.

Q. How do you divide Action?

A. In Natural and Artificial; in remaining and transitory. Natural, as Vision; Artificial, as Edification; Remaining as Raciocination, and Transitory, as writing.

Q. How many are the Properties of

Action and Passion ?

A. Two, The first is to receive contrariety, as to heat, and to cool; to be

hot, and to be cold.

The fecond is to receive more or les; because we may warm or cool more of less; rejoyce and grieve more or less; and love and to be loved more or less.

Q. What

Logique, ou la clef des Sciences. 67 leur Qualité, parceque touttes deux sont bonnes ou mauvaises, belles, ou laides.

Q. Qu'est ce qu' Action, & qu'est ce que

Passion ?

5

e

n

e

t.

as e-

of

11-

be

S

or

ſs;

130

R. L'Action est l'Effect de l'Agent à l'egard de son Sujet. Et la Passion est la Reception de l'Effet de l'Agent. Ainsi nous disons que le Feu; agit contre l'Eau qu'il échause; & que l'Eau patit l'action du Feu, en recevant sa chaleur. Demême couper, c'est une action, & être coupé, c'est une Passion?

Q. Comment divisez vous l'Action?

R. En naturelle, & artificielle; en Immanente, & Passagere. La naturelle, comme la vision. l'Artificielle, comme l'Edification. l'Immanente, comme le raisonement; & la Passagere, comme l'Ecriture.

Q. Combien y a t-il de Proprietez de

l'Action & Passion ?

R. Deux, la premiere est de recevoir contrarieté; comme échaufer & rafroidir; être

chaud & étre froid.

La seconde est de recevoir plus ou moins, parcequ'on peut plus ou moins échauser ou rafroidir; plus ou moins rejouir ou attrister; or plus ou moins aymer & être aymé.

Q. Que

Q. What fignifies the Cathegory When?

A. It fignifies the time of a thing's existence; as when dyed King Charles the Second? the Sixth of February.

Q. What means the Cathegory Where?

A. It denotes the Place; as he dyed at White-hall in his bed.

Q. What fignifies Situation?

A. It declares the Posture; as lying down in his bed, lifting up his Eyes unto Heaven.

Q. How do you divide Posture?

A. In natural, as 'tis natural to Men to have their face upright to Heaven, and to Beafts to have it inclined towards the Ground. In artificial, as it is feen in the Stage-Players demeanors and postures; and in violent, as when they bind and enchain a Prisoner against his own will.

Q. What means the Cathegory Habit?

A. It shews the ornament, or the manner of being clothed; as to be arm'd, to be dreft after the French, English, 'or Turkish Fashion.

Q. How many forts of oppositions

are there?

R. Elle signifie le temps de l'Existence d'une chose, comme quand mourut le Roy Charles second? le 6 de Fevrier.

Q. Que veut dire la Categorie Ou?

R. Elle designe le Lieu; comme il mourut dans son Palais, dans son Liet.

Q. Que signifie la Situation?

R. Elle declare la Posture, comme couché dans son list, levant les yeux au ciel.

Q. Comment divisez vous la Posture?

R. En naturelle, comme aux hommes d'avoir le visage elevé vers le ciel; & aux Bêtes d'etre courbez vers la Terre. En Artificielle, comme on void dans les gestes & postures des Farseurs, & Jacpoudins; & en violente, comme quand on lie, & enchaine un Prisonier contre sa volonté.

Q. Que veut dire la Categorie de l'habit? R. Elle exprime l'ornement, ou la maniere d'être habillé; comme être armé, être vêtu à la Françoise, à l'Angloise, à la Turque.

Q. Combien y a-t il de sortes d'opposi-

tions?

S

.,

A. Four, Relative, Contrary, Privative, and Contradictory.

7

7

t

1.

e

ti

e

20

6

1

Q. What is a relative opposition?

A. It is that which is found between two relative Terms, as between Father and Son; Master and Servant.

Q. What is a contrary opposition?

A. It is that which is found between two contrary Terms, as between heat and coldness; between blackness and whiteness; between vice and vertue.

Note that this opposition is always between two real Terms, which mu-

tually expel one another.

Q. What is a privative opposition?

A. It is that which is between two words, one of them being real, and the other privative; as between fight and Blindness; Hearing and Deasness; Light and Darkness.

Note that in a privative opposition, one Term or the other must of necessity be found in its natural Subject; as Man of necessity must see or be blind; he must hear or be deaf.

Q. Why do you fay in its natural

Subject ?

A. Because it should be ridiculous to fay that a Stone is blind or deaf, for it cannot

Logique, ou la clef des Sciences. 71

R. Quatre, Relatives, Contraires, Privatives, & Contradictoires.

Q. Qu'est ce qu'opposition relative?

R. C'est celle qui est entre deux termes relatifs; comme entre Pere & Fils, Maître & Valet.

Q Qu'est ce qu'opposition contraire?

R. C'est celle qui se trouve, entre deux termes contraires, comme entre la chaleur & la froidure; entre la blancheur & noirceur; entre le vice & la vertu.

Notez que cette opposition est toujours entre deux termes reels, qui se chassent mutuellement.

Q. Qu'est ce qu'opposition privative?

R. C'est celle qui est entre deux termes, dont l'un est reel, & l'autre privatif; comme entre la venz, & l'aveuglement; l'ouye & la Surdité; la Lumiere, & les Tenebres.

Notez que dans l'opposition privative il faut que l'un ou l'autre soit de necessité dans son Sujet naturel, comme il faut de necessité que l'homme voye, ou qu'il soit aveugle; qu'il oye, ou qu'il soit sourd.

Q Pourquey dites vous en son Sujet

naturel?

R. Parcequ'il seroit ridicule de dire qu'une pierre est aveugle ou seurde, car elle cannot be deprived of that which it ne-

ver had, nor could have.

Note again, That one of the privative words is not at all times in its Subject, but only in the time appointed by nature; as it should be very absurd to call little Puppies blind before the ninth day, being the time appointed to them by nature to begin to see.

Q. What is a contradictory oppo-

fition?

A. It is an Affirmation, and Negation of one and the same thing, in one and the same time, and in one and the same time, and in one and the same Subject; as to say that Socrates was a Man, and was not a Man; that it is day and not day in one and the same place, at one and the same time.

Q. In how many ways may one thing be called first, or preceding an-

other?

A. In fix, First in respect of Origine and Nature; as a Father is before his Son, and as the Sun precedes its Light.

Secondly in respect of Time; as youth

is before old age.

Thirdly in respect of Number; as one goes before two.

Fourthly

2

72

14

el

es.

de

Logique, on la clef des Sciences. 73

ne peut pas être privée de ce qu'elle n'a ja.

mais eu, & ne peut avoir.

Notez encore que l'un des privatifs n'est point dans son Sujet en tout temps, mais seulement dans le temps determiné par la Nature: Par exemple, il seroit absurde d'appeller les petis chiens aveugles avant le 9. Jour, car c'est le temps que la Nature leurs a determiné pour commencer à voir.

Qu'est ce qu'opposition contradi-

ctoire?

e

1-

e

1,

h

15

y

R. C'est l'affirmation & negation d'une même chose, dans un même temps, dans un même lieu, & dans un même Sujet: comme de dire que Socrates a êté homme, & n'a pas êté homme; qu'il est jour & qu'il n'est pas jour dans un même lieu, & dans un même temps.

Q. En Combien de façons une chose est elle dite premiere qu'une autre?

R. En six façons: Premierement d'origine, ou de nature, comme le Pere est devant son Fils, & le soleil devant la Lumiere.

Secondement de Temps; comme l'Enfance

est devant la Vieillesse.

Tiercement de Nombre; comme un est devant deux.

E

Fourthly in respect of Order: as the Foundation of a House is before the top; and the Introduction of a Speech is before Narration; and the Confirmation before the Conclusion.

F

0

N

C

R

m

pa

m

ft

tio

pe

fa

6 Ti

91

200

72

E

ge

il

830

Fifthly in respect of Dignity; as a

King precedes his Subjects.

Sixthly in respect of Place; as a Foot-boy is before his Mafter, because he carries a Link before him.

Q. In how many ways do ye use this

word movement or change?

A. In four; If it be made in a Substance, it is called Generation or Corruption: If it be done in a Quantity, it is call'd Increasing or Diminution: If it be made in Quality, it is named Alteration; and if it be done in Place, it is called Transport.

Q. What is Generation, and what is

Corruption?

A. Generation is a Movement from a no Being into a Being; on the contrary, Corruption is a Movement from a Being into a no Being: As for Example, the Egg of a Hen is engendred of the Seed of a Cock, and therefore is made what it was not, passing from a no Being into a Being, and that is the called

Logique, ou la clef des Sciences. 75

En quatrieme lieu d'Ordre; comme le Fondement d'une maison est devant le toit. & l'Exorde dans une baranque devant la Narration; & la Confirmation devant la Conclusion.

En cinquieme lieu de Dignité; comme le

Roy precede ses Sujets.

S

,-

•

t

it

1-

15

is

m

m

ed

ed

Et en sixieme lieu à raison du lieu; comme le Laquais est premier que son Maître, parcequ'il porte le Flambeau devant luy.

Q. En combien de façons se prend le

mouvement, ou changement?

R. En quatre: s'il se fait en la Substance, il s'appelle Generation, ou Corruption. S'il se fait en la Quantité, il s'appelle Accroissement ou Diminution. S'il se fait en la Qualité, il est nommé Alteration: & s'il se fait dans le Lieu, il se nomme Transport.

Q Qu'estce que Generation, & qu'estce

que Corruption?

R. La Generation est un mouvement du n- non Etre à l'Etre; & sau contraire la Corruption est un mouvement de l'etre au non x Etre: Par exemple, l'Oeuf de poulet est engendré de la Semence du Cocq, & partant re il est fait ce qu'il n'étoit pas, passant du om non Etre à l'Etre, ce qui s'appelle Generais tion; & apres que de l'ocuf est engendré le E 2 poulet, Called Generation; and after that the Chicken is engendred from the Egg, then the Corruption of the Egg follows; and so the Egg passes from aBeing into a no Being; and that is called Corruption.

Q. What is Increasing, and what is

Diminution?

A. Increasing is a Movement from a less Quantity into a bigger; on the contrary, Diminution is a Movement from a greater Quantity into a less; as you may see in natural Bodies tending to their persection, when they do increase; and then tending to their end and corruption when they are diminishing.

Q. What is Alteration?

A. It is a Movement, which is done in a Quality, as when a Body from cold becomes hot; or when a Man from ignorant becomes learned; or from vicious vertuous.

Q. What is Transport?

A. It is a Movement from one place to another; as when a Body passes from above Stairs down Stairs, or from below Stairs up Stairs. a

C

L

r

Logique, ou la clef des Sciences. 77 poulet, s'ensuit la corruption de l'oeuf, & ainsy l'oeuf passe de l'Etre au non Etre, ce qui s'appelle Corruption.

Q. Qu'est ce que l'Accroissement, &

qu'est ce que la Diminution?

e

51

a 1.

is

a

e

ıt

es

n

0

e

e

n

n

i-

e

n

f

R. L'Accroissement est un mouvement d'une moindre Quantité à une plus grande; aucontraire la Diminution est un mouvement d'une plus grande Quantité à une moindre; comme il se voit dans les Corps naturels, lorsque croissants ils tendent à leur perfection; & puis decroissants tendent à leur fin, & corruption.

Q. Qu'est ce qu' Alteration?

R. C'est un mouvement qui se fait dans la Qualité; comme quand un Corps de froid devient chaud; ou qu'un homme d'ignorant devient sçavant, ou de vicieux devient vertueux.

Q. Qu'est ce que Transport?

R. C'est un changement de Lieu dans un autre; comme quand un Corps passe du haut en bas, ou du bas en haut.

De

## LOGICK, I

OR

Of the Second Action of our Spirit, which is called Enonciation or Proposition.

## PART II.

A. It is a Proposition, which affirms or denies one thing to belong to another; as this Lady is handsom; that man has no wit.

Q. How many things are there to be

confidered in an Enonciation?

A. Two, Its Principles and Species.

Q. How many are the Principles of Enonciation?

A. Three, viz. Its Subject, Predicate, and the Band that joyns one to the other; as God is Just; these two words God and Just are Subject and Predicate, which are tyed by this Verb est.

Note

6

7

2

## LOGIQUE,

ou.

De la Seconde Action de l'Esprit, qui est l'Enonciation, ou Proposition.

## PARTIE II.

Qu'est ce qu'Enonciation?

R. C'est une Proposition qui affirme, ou qui nie une chose d'une autre, comme par exemple, cete Dame est belle; cet homme n'a point d'Esprit.

Q. Combien y a-t-il de choses à conside-

rer dans l'Enonciation.

1,

es is

e

i

15

2,

e

R. Deux, ses Principes, & ses Especes.

Q Combien y a-t-il de Principes de l'Enonciation?

R. Trois, le Sujet, l'Attribut, & la liaison de l'un & de l'autre, comme Dieu est juste, ces deux mots Dieu & juste sont Sujet & Attribut, qui sont liez par le Verbe est.

E. 4

Notez

Note that the Verb serves sometimes both for a Band and Predicate; as in this Proposition, Casar triumphs, where the Verb Triumphs is in the place of these two words, is triumphing.

Q. What is Voice?

A. It is a found formed by certain Organs, as by the Mouth, Palate, Teeth and Lungs.

Q. How do you divide it?

A. Into articulate, which may be fet down by writing; and in unarticulate, which cannot be fet down by writing, although sometimes it signifies the Paffions of the Soul.

Q. What is a Noun?

A. It is a word of mans Invention, fignifying without any difference of time, and whose parts being separated fignisie nothing; as this word Angel expresses a Spiritual Nature, without speaking of a time past, present, or suture; and these Parts An-gel signisse nothing.

Note that a Noun is very often impofed to Beings by the Will of Men, and not according to their Nature; as you may clearly fee, because Men call one and the same thing with several Names: Notez que le Verbe sert quelquefois de liaison & d'Attribut, comme dans cette Proposition, Cæsar triumphe, où le Verbe triumphe tient la place de ces deux mots est triumphant.

Q. Qu'est ce que la voix?

R. C'est un son qui est formé par certains Organes, comme la Bouche, le Palais, les Dents, les Polmons.

Q. Comment la divisez vous?

R. En articulée, comme celle qui se peut coucher par êcrit; & inarticulée comme celle qui ne se peut coucher par êcrit, quoyqu'elle signifie quelquefois les passions de l'Ame.

Q. Qu'est ce que le Nom?

R. C'est un mot de l'Invention des hommes, qui signisse sans aucune difference de temps, & dont les Parties separeés ne signissent rien; Exemple ce mot Ange exprime une nature spirituelle sans s'arrester au passé, present, ou sutur; & ces Parties An—ge ne signissent rien.

Notez que le nom est souvent imposé aux choses par la volonté des hommes, & non suvant leur Nature, comme il est aisé à voir parceque les hommes appellent une même chose de divers noms : Par exemple,

E 5

Dieu .

As for Example, God is called Adonai by the Hebrews, Oeds by the Greeks, Deus by the Latins, God by the English, Dieu by the French, Alla by the Arabians and Turks.

Q. How do you divide a Noun?

A. Into Substantive and Adjective; a Noun Substantive expresses the nature of a thing, as the Earth, the Sun; and a Noun Adjective expresses the manner, marking at the same time its Subject, as Good, Just.

Note that the Pronoun takes the place of a Noun: I do not speak here of its different forts, because I have declared

them in my Grammar.

Q. What is a Verb?

A. It is a word fignifying fomething with difference of time: As for Example, Nicholas writes: writes doth not only shew the Action of writing, but al-

so the present time.

Note, that of a Noun and Verb is made an Enonciation or a Proposition, whose parts fignifie fomething, as God is Just; God and fust do signific fomething tho' they be separated.

Which are the Species of Enon-

ciation, or how do you divide it?

A. In

Logique, on la clef des Sciences. 83 Dieu est apppellé Adonai par les Hebreux; Deds par les Grecs; Deus par les Latins; God par les Anglois; Dieu par les François: Alla par les Arabes & par les Turcs.

Q. Comment divisez vous le Nom?

R. En Substantif, & Adjectif: le Substantif signifie la chose, comme Terre, Soleil; & l'Adjectif la maniere, en marquant en même temps le Sujet, auquel elle convient comme bon, Juste.

Notez que le Pronom tient la place du nom, fe ne parle pas icy de Combien de sortes il y en a, parceque je l'ay montré dans ma Grammaire.

Q. Qu'est ce que le Verbe?

d

15

e

e

R. C'est un mot qui signisse quelque chose avec difference de temps: Exemple, Nicolas écrit; écrit fait voir non seulement l'action d'écrire, mais encor le temps present.

Remarquez que du Nom & du Verbe se fait l'Enonciation, ou Proposition, dont les Parties signifient quelque chose; Exemple, Dieu est juste Dieu, & Juste signifient quelque chose, quoyque pris separement.

Q. Quelles sont les Especes de l'Enoncia-

tion? ou comment la divisez vous?

R. En

A.Into Singular, Particular, Universal, Affirmative, Negative, Absolute, Conditional, Necessary, Contingent, Probable, Possible, Impossible, Captious, Simple, Composed, Definite, Indefinite, Modale, Copulative, Disjunctive, Relative, Discretive, Exclusive, Exemptive, Comparative, &c.

Q. What is a Singular Enonciation?

A. It is a Proposition having a singular Subject, as Peter is a Man; Cicero is eloquent.

Q. What is a Particular Enonciation?

A. It is a Proposition, which has an Universal Subject, restrained by a Particular Sign, as some Men are brutish.

Q. What is an universal Enonciation?

A. It is a Proposition, which has not only an universal Subject, but also a an universal Sign before it; as all Animals are sensible.

Q, What is an Affirmative Enoncia-

tion:

A. It is a Proposition, which attributes one thing to another, as God is Good.

Q. What is a Negative Enonciation?

A. It is a Proposition, which removes one thing from another; as God is not Cruel.

Q. What

Q. En Singuliere, Particuliere, Univerfelle, Affirmative, Negative, Absolue, Conditionelle, Necessaire, Contingente, Probable, Possible, Impossible, Sophistique, ou Captieuse, Simple, Composée, Definie, Indefinie, Modale, Copulative, Disjunctive, Relative, Discretive, Exclusive, Exceptive, Comparative, &c.

Q. Qu'est ce qu'Enonciation Singuliere?

R. C'est celle dont le Sujet est singulier, comme Pierre est homme; Ciceron est e-loquent.

Q. Qu'est ce que la Particuliere?

1

t

1

5

t

t

R. C'est une Proposition, qui a un Sujet universel restraint par un Signe particulier; comme quelques hommes sont brutaux.

Q. Qu'est ce que l'Universelle?

R. C'est une Proposition qui a non seulement un Sujet universel, mais a encor devant soy un signe universel; comme tout Animal est sensible.

Q. Qu'est ce que l'Affirmative?

R. C'est celle qui attribue une chose à une autre; comme Dieu est bon.

Q. Qu'est ce que la Negative?

R. C'est celle qui ôte une chose à une autre; comme Dieu n'est pas Cruel. Q. What is an absolute Enonciation?

A. It is a Proposition having an Abfolute Term, that is to say, having no Relation to another, as Peter is learned; Man is rational.

2. What is a Conditional Enonciation?

A. It is a Proposition supposing a Condition, as if the Sun shines, it is day.

Q. What is a necessary Enonciation?

A. It is a Proposition which is always true, the other being supposed; as this Lady is handsom and good, therefore she is lovely.

Q. What is a Contingent, Probable,

and Possible Enonciation?

A. It is a Proposition, which doth not always follow to be true, although the other be supposed to be so; as Peter is a Man, therefore he is Valiant and Generous.

Q. What is an impossible Enonciation?

A. It is a Proposition which is always false, although the other is supposed to be true; as Peter is a Man, therefore he is insensible.

Q. What is a Captious Enonciation?

A. It is a Proposition that deceives, though it appears to be true, as

What

Logique, ou la clef des Sciences. 87

Q. Qu'est ce que l'Absolue?

R. C'est celle dont le Terme est absolu, c'est à dire qu'il ne se raporte pas à un autre, comme Pierre est sçavant : l'Homme est raisonable.

Q. Qu'est ce que la Conditionelle?

R. C'est celle qui suppose une Condition, comme si se soleil luit, donc il est jour.

Q. Qu'est ce que la necessaire?

R. C'est celle, dont l'une posée, l'autre s'ensuit veritable, comme cette Dame est belle & bonne, donc elle est aymable.

Q. Qu'est ce que la Contingente, pro-

bable & possible?

R. C'est celle, dont l'une poseé, l'autre ne s'ensuit pas tonjours; comme Pierre est bomme, donc il est vaillant & Genereux.

Q. Qu'est ce que l'impossible?

R. C'est celle, dont l'une poseé, Jamais l'autre ne s'ensuit; comme Pierre est homme, donc il est insensible.

Q.Qu'est ce que la sophistique, ou captieuse? R. C'est celle, qui trompe, quoyqu'elle paroisse veritable; comme,

Ceque

What you have bought, you did eat, You bought raw meat,

Therefore you did eat raw meat.

Q. What is a Simple Enonciation? A. It is a Proposition only composed of one Subject and one Attribute, as

Se

b

t

Peter is honest.

Q. What is a Composed Enonciation?

A. It is a Proposition, having something joined to its Subject or Attribute, and sometimes to both, as a Man that is honest, is esteemed in the World.

Q. What is a Definite or Determina-

ted Enonciation?

A. It is a Proposition that determinates and specifies, as John is Learned; this Man is Witty; Alexander was a great Captain.

Q. What is an Infinite, or Indeter-

minated Enonciation?

A. It is a Proposition which doth not determinate, or specifie, as Philo-sophers are content, Man is just.

Q. What is a Modal Enonciation?

A. It is a Proposition which has one of these words, possible, bappening, impossible, necessary; as it is possible to you to learn French; it happens unto Men to be rich; it is impossible that a Just Mau Logique, ou la clef des Sciences. 89

Ceque vous avez acheté, vous l'avez mangé, Vous avez acheté de la chair crue,

Donc vous avez mangé de la chair crie.

Q. Qu'est ce que la simple?

R. C'est celle qui n'est composée que d'un seul Sujet, & Attribut; comme Pierre est bonête.

Q. Qu'est ce que la Composée?

R. C'est celle qui a quelque chose de joint à san Sujet, ou Attribut & quelquefois à tous deux; comme l'homme qui est honête, est estimé du Monde.

Q. Qu'est ce que la finie, definie, ou de-

terminée?

R. C'est celle qui determine, ou specifie, comme Jean est sçavant, cet homme a de l'Esprit, Alexandre etoit grand Capitaine.

Q. Qu'est ce que l'infinie, indisinie, ou indeterminée?

R. C'est celle qui ne determine pas; comme l'homme est juste, les Philosophes sont contents.

Q. Qu'est ce que la Modale?

R. C'est celle qui a devant soy l'un de ces mots suivants, possible, advient, impossible, necessaire; comme il est possible que vons appreniez le François. Il advient que l'homme est riche; il est impossible que

Man be damned; It is necessary that

Wicked Men be punished.

There are other Propositions which are Copulative, as Science and Riches alone cannot make a Man happy. Disjonctive, as either a Woman loves or she hates. Relative, as such is the Life of a Man, such is his Death. Discretive, as Fortune may take away our Goods but not our heart. Exclusive, as God alone ought to be loved above all things. Exceptive, as unless you be Learned you shall not be praised. Comparative, as your Cousin is handsomer than my Sister; and some others, which I omit here, because they are not of great confequence.

1

C

Note that every Proposition is either Affirmative universal, as every honest Man is esteemed; or universal Negative, as no vicious Man is praised; or Particular Affirmative, as some Philosophers are contented; or particular Negative,

as some Men are not civil.

Note 2. That there is an Universality without exception, as every Man is living; all Men dying in the Grace of God are saved; and an Universality with Exception, as all Men look for their

Logique, ou la clef des Sciences. 91

le Juste soit damné; il est necessaire que le

mechant soit puni.

Il y a d'autres Prôpositions, qui sont Copulatives, comme la Science, & les Richesses seules ne peuvent rendre un homme heureux. Disjonctives, comme ou la Femme ayme, ou elle hait. Relatives, comme telle est la vie d'un homme, telle est sa mort, Discretives, comme la Fortune peut nous ôter les Biens, mais non le Courage. Exclusives, comme Dieu seul doit être aymé pardessus touttes choses. Exceptives, comme amoinsque vous ne soyez sçavant, vous ne serez pas estimé. Comparatives, comme vôtre Cousine est plus belle que ma Soeur; au quelques autres, que j'omets icy, parcequ'elles ne sont pas de grande consequence.

Notez que toutte Proposition est universelle Afsirmative, comme tout bonet bomme est estimé, ou universelle Negative, comme nul bomme vicieux n'est estimé; ou particuliere Afsirmative, comme quelques Philosophes sont contents; ou particuliere Negative,

comme quelques hommes sont incivils.

Notez 2. qu'il ya une universalité sans Exception, comme tout homme est vivant; tout homme mourant en la grace de Dieu sera sauvé; & une Universalité avec exception, comme tous les hommes cherchent

leur

their Interest; all young Men are inconstant, that is to be understood com-

monly.

Note 3. That there are Propositions which are not Universal, but because they are to be understood de generibus singulorum, & non de singulus generum, that is of all the Species of a Gender, and not of all the Individuals of those Species, as that all Animals were saved in the Ark of Noah, because some of all kinds or species were saved.

Note 4. That there are universal Pro-

Note 4. That there are universal Propositions, although they have not before them these universal Signs, all, every, no, none; as Man is Reasonable; Vertue is to be loved: Likewise there are particular Propositions, which have not before them these particular Signs, certain, some, any; as there are Learned Men in England; they tell good News; English

Men are generous.

Note 5. That when Enonciation is a part of a Syllogism, it is called Proposition;

when it is taken for a doubtful Proposition in a Discourse, Dispute, or Controversie, then it is called Theme, Thesis, Question,

Subject, Argument: when it may be defended probably, not only by Affirmation,

but

l'o

ne

de

di

11

Logique, ou la clef des Sciences. 93 leur Interest; tous les jeunes gens sont inconstants; ce qui se doit entendre pour l'ordinaire.

Notez 3. Qu'il ya des Propositions qui ne sont universelles que parcequ'elles se doivent entendre de generibus singulorum, & non de singulis generum; c'est adire de touttes les Especes d'un Genre, on non de tous les Individus de ces Especes: comme que tous les Animaux furent sauvez dans l'Arche de Noe, parcequ'il yen a en quelques

uns de chaque espece de sauvez.

Notez 4. Qu'il ya des Propositions universelles, quoyqu'elles n'ayent pas devant elles ces Signes universele tout, chaque, nul: comme l'homme est raisonable: La vertu doit être aymée. Semblablemt il ya des Propositions particulieres, qui n'ont pas devant elles ces Signes particuliers. Certain, quelque, comme il ya des hommes sçavants en Angleterre, on dit de bonnes nouvelles; les Anglois sont Genereux.

Notez 5. qu'entantque l'Enonciation est une Partie du Syllogisme, elle est appellée Proposition. Entantqu'elle est prise pour une Proposition douteuse, dans le Discours, Dispute, ou Controverse, elle est appellée Theme, These, Question, Sujet, Argument. Entantqu'elle peut être soutenue probable-

ment,

but also by Negation, it is called Problema; when it is concluded by a Syllogism, or other Argumentation, it is called Conclusion, Illation, Consequence: And when it receives different doubtful Interpretations because of its Equivocation, and sallacy, it is called Sophism, Surprize, Fallacy: And when it is a Proposition received by all Men, it is called an Axiome, Principle, Maxime.

Q. What is Division?

A. It is that that separates the parts from its whole.

Q. Into how many parts may one

thing be divided?

A. Into Five, 1. When we divide a Subject into its integrant Parts, as a Body into the Head, Arms, Legs, &c. 2. When we divide a natural whole into its Effential Parts, as a Body into Matter and Form. A Man into Body and Soul. 3. When we divide a Species into its gender and difference, as a Man into animal and rational; or a Gender into its Species, as every Substance is a Body or Spirit; every Animal is a Man or Beast; or a Gender into its differences, as every Animal is reasonable or deprived

me la tan

aut clu qu' elle

elle pri tio

non

tou

elle

mi Se

Que Co

Rito

fe

di

ment, tant du côté de l'Affirmation que de la Negation, elle est appellée Problème. Entantqu'elle est conolue par un Syllogisme, ou autre Argumentation, elle est appellée Conclusion, Illation, Consequence. Entantqu'à cause de son homonyme, ou autre fallace elle reçoit diverses douteuses Interpretations, elle est appellée, Sophisme, Cavillation, Suiprise, fallace; & entantque c'est une Proposition approuvée de tous les hommes, elle est nommée Axiome, Principe, Maxime.

Q. Qu'est ce que Division?

R. C'est ce qui separe les parties du tout.

Q. En Combien de façons une chose peut

elle être divisée?

R. En Cinq, premierement quand on divise un Sujet en ses Parties integrantes, comme le Corps, en Tete, en Bras, en Iambes. &c. Secondement quand on divise le tout Phisique en ses Parties essentielles, comme un Corps en Matiere & en Forme, l'homme en Corps & en Ame. En troisieme lieu quand on divise l'Espece en son genre, & en sa difference; comme l'homme en Animal, & Raisonable; le genre en ses Especes, comme toutte Substance est Corps ou Esprit; tout Animal est homme, ou Bête; Ou le genre par ses differences, comme tout Animal est raisonable.

prived of Reafon: every Proposition is true or false. 4. When we divide a common Subject by the opposed Accidents, which it is capable of, as every Star is thining by it felf, or by Reflection. 5. When we divide an Accident into its several Subjects, as when we divide Goods into Goods of Spirit, of Body, of Nature, of Fortune.

Note that a Division, to be good, ought to be whole; that is to fay, that the Members of a Division ought to contain the whole extension of the Thing divided, as even and odd do contain the whole extension of this Term Number, every Number being either even or odd. Likewise Man and Beast do contain the whole extension of this Term Animal; because every Animal is either Man or Beaft.

736

ch

de eft

Q. What is Definition?

A. It is an Expression of the Nature of Beings?

How many forts are there?

A. Two, one perfect, which is composed of a Gender and Difference, as Man is a rational Animal; and another imperfect, which is called Description,

ble, ou privé de raison; toutte Proposition est vraye ou fausse. En quatrieme lien quand on divise un Sujet commun par les Accidents opposez, dont il est capable, comme tout Astre est lumineux par soy même, ou par reflexion, tout Corps est en mouvement, ou en repos. En cinquieme lieu quand on divise un Accident en ses divers Sujets, comme quand nous divisons les Biens en Biens d'Esprit, de Corps, de Nature, & de Fortune.

Notez que la Division, pour être bonne, doit être entiere, c'est adire, que les membres de la division doivent comprendre toutte l'êtendae du terme que l'on divise; comme pair et impair comprennent toutte l'étendue du terme de nombre, n'y en ayant point qui ne soit pair, ou impair: pareillement Homme & Bête comprennent toutte l'êtendue de ce terme Animal, parcequ'il n'y en a point qui

ne soient ou Homme ou Bête.

Q. Qu'est ce que Definition. R. C'est une expression de la Nature des choses.

Q.Combien y a t-il de sortes de definitions? R. Deux, l'une parfaite qui est composée de Genre & de Difference; comme l'homme est un Animal raisonnable; & l'autre imparfaite, qu'on appelle Description; parcequ'elle declare

fcription, because it expresses things by their Properties, Effects and Causes; as Man is a tractable Animal, capable of Discipline, born for high and excellent things, &c.

Note that three things are necessary for a good Definition, it must be universal, proper, and clear. So much for

the Second Part of Logick.

Logique, ou la Clef des Sciences. 99 declare les choses par leurs Proprietez, Effects & Causes; comme l'homme est un Animal docile, capable de Discipline, ne pour de grandes choses, &c.

Notez que trois choses sont necessaires pour faire une bonne Desinition, il faut qu'elle soit universelle, propre, & claire. Voila ce qui regarde la Seconde Partie de la Logique.

F 2

De

Of the Third Part of

Logique, on is Olof dis Silances.

# LOGICK,

#### OR

Of the Third Action of our Spirit, which is Discourse or Argumentation.

#### PART III.

Q. W Hat is Discourse or Argumentation?

A. It is a Speech, wherein we conclude fomething from one, two, or more Propositions, disposed according to the Rules and Precepts of Logick.

Q. Why do you fay from one, two, or

more Propositions?

A. It is because there are Argumentations concluding with a single Proposition, as an Enthymema; others concluding with two, as a Syllogism; and others with several, as an Example, and Sorites.

Q. How

De la Troisieme Partie de la

Segmen.

# LOGIQUE.

#### o u

De la Troisieme Action de l'Esprit, qui est le Discours ou Argumentation.

#### PARTIE III.

U'est ce que le Discours ou Argu-mentation? R. C'est une Oraison, dans laquelle on conclud quelque chose d'une ou de plusieurs Propositions, disposées suivant les Regles, & Preceptes de la Logique.

Q. Pourquoy dites vous d'une ou de

plufieurs Propositions?

e,

C-

of

or

en.

00.

on. nd

ole,

OW

R. C'est parce qu'il ya des Argumentations, qui concluent avec une seule Proposition, comme l'Enthymeme; d'autres avec deux, comme le Syllogisme; d'autres avec un plusieurs, comme l'Exemple, & le Sorites.

F 3

Comment

Q. How do you divide Argumenta-

A.Into Perfect, as the Syllogism; and Imperfect, as the Enthymema, Example, and Sorites.

Q. What is a Syllogism?

A. It is an Argumentation, wherein two Propositions being well disposed, from thence necessarily follows some other thing, than that which was proposed; as

All men ought to be Vertuous,

My Brother is a Man,

Therefore my Brother ought to be Vertuous.

Q. How many Parts has it?

A. Two, viz. The Antecedent and Conclusion.

Q. What is an Antecedent?

A. They are two Propositions so disposed one with another, and with the Proposition called Consequence, that it is impossible to grant them to be true, without consenting in the same time to the truth of the Conclusion; as

Every just Man is loved of God, My Cousin is a just Man,

15.

Therefore my Cousin is loved of God.

Q. Comment divisez vous l'Argumenta-

R. En Parfaite, comme le Syllogisme; &en Imparfaite, comme l'Enthymême, l'Example & Sorites.

Q. Qu'est ce que le Syllogisme?

R. C'est une Argumentation, en laquelle deux Propositions êtant bien disposeês, il s'ensuit necessairement quelque autre chose que ce qui a êté proposé; comme

Tous les hommes doivent être vertueux, Mon Frere est homme, Donc mon Frere doit être vertueux.

Q. Combien a-t-il de Parties? R. Deux, l'Antecedant, & la Consequence.

Q. Qu'est ce qu' Antecedant ?

R. Ce sont deux Propositions tellement disposées entre elles, & à la Proposition qui est appellés Consequence, qu'il est impossible de les accorder comme vrayes, sans consenir en même temps à la verité de la Consequence; Par Exemple,

Tous homme juste est aymé de Dieu, Mon Cousin est juste,

Donc mon Cousin est aymé de Dieu.

Q. How do you call the first Propo-

A. It is called Major, because it is more universal than the Second, the Medium being joyned to the great Term or Predicate.

Q. And how do you call the Second?

A. It is called Minor, because it is

A. It is called Minor, because it is less extended than the other, the Medium being joyned to the small Term or Subject. These two Propositions are called Premisses, because they are set before the Conclusion.

Q. How many Terms are there in a

Syllogifin?

A. Three, viz. A fmall Term, a great

Term, and a Medium.

Note, That the small and great Terms are always in the Consequence; and that the Medium is never found but in the major and minor Proposition.

Note again, That the small Term is called Subject, and the great Predi-

cate.

Q. Why do you call the third Term Medium?

A. It is because it tyes and joyns the two others in the Conclusion; and to speak more plain, the Medium is nothing

but

Q. Comment appellez vons la premiere

Proposition?

R. Elle s'appelle majeure, parcequ'elle est plus universelle que la Seconde, d'autantque le Moyen est joint, avec le grand Terme ou Attribut.

Q. Et comment appellez vous la Seconde?

R. Elle s'appelle Mineure, parcequ'elle est moins étendue que la premiere; da'utantque le Moyen est joint avec le petit Terme, ou Sujet. Ces deux Propositions sont aussy appellées Premisses, parcequ'elles vont devant la Conclusion.

Q. Combien y a t-il de Termes dans le

Syllogisme?

R. Trois, sçavoir le petit Terme, le

grand Terme, & le Moyen.

Notez que le petit & grand Terme sont tonjours en la Consequence; & que le Moyen ne se trouve jamais que dans la Majeure, & Mineure.

Notez encore que le petit Terme s'appelle Sujet & le grand Terme Attribut.

Q. Pourquoy appellez vous le troisieme

Terme Moyen?

R. C'est parce qu'il lie, & conjoint les deux autres en la Conclusion; & pour parler plus clairement, le Moyen n'est rien

F 5 que

but the Reason, whereby the Attribute is concluded from the Subject, or the Great Term from the Small: As for Example, when I will prove and conclude this Lady is amiable, I look for the Medium, or the Reason why Amiable is attributed to this Lady, and I find that it is because she is handsome; from whence I form this Argument;

Every Lady which is handsom, is

amiable,

This Lady is handfom,

Therefore this Lady is amiable.

Where you fee that there are but three Terms, Lady, Amiable, Handsom.

Note that the Terms are often Com-

posed, as I have already declar'd.

Q. Upon what do you ground this

way of proving.

A. Upon these two Maximes. First, all that is faid of a Subject univerfally taken, is also said of all that is contained under it; as for Example, Animal is affirmed of all Men, therefore it is alfo affirmed of Peter and Paul, &c.

Secondly, All that is denied of a Subject univerfally taken, is also denied of all that is contained under it; as the Omnipotency is denied from all

Creatures,

Logique, ou la Clef des Sciences. 107 que la Raison, par laquelle on conclud l'Attribut du Sujet ou le grand Terme du petit; par exemple, quand je veux prouver, & conclure que cette Dame est aymable, je cherche le Moyen, ou la raison pourquoy aymable est attribué à cette Dame, & je trouve que c'est parce qu'elle est belle, d'où je forme ce Syllogisme;

Toutte Dame qui est belle est aymable;

Cette Dame est belle,

Donc cette Dame est aymable:

On vous voyez qu'il n'y a que trois Termes; Dame, Aimable, Belle.

Notez que souvent les Termes sont com-

posez, comme j'ay dêja montré.

Q. Sur quoy fondez vom cette façon de

prouver ?

11

53

R. Sur ces deux Maximes; la premiere que tout ce qui se dit d'un Sujet pris universellement, se dit aussy de tout ce qui est contenu sous luy: Par exemple, Animal se dit de tous les hommes, donc il se dit aussy de Pierre & de Paul, &c.

La Seconde que tout ce qui se nie d'un sujet pris universellement, se nie aussy de tout ce qui est contenu sous luy; comme la toutte puissance se nie de touttes Creatures,

done.

Creatures, therefore it is denied also from Angels, Men, Peter, John, and Paul, &c.

# Of the Modes of the Figures.

Q. What do you mean by Figure?

A. I mean the Disposition of the Medium, which, because it cannot be disposed but in three ways, consequently cannot make but three Figures.

Q. How many Modes are there in

the first Figure

A. Four perfect, declared by thefe words.

Barbara, Celarent, Darii, Ferio. And five imperfect, expressed by these other words,

Baralipton, Celantes, Dabitis, Fapesmo,

Brife Comorum.

Q. What do you mean by these

words Barbara, Celarent, &c.

A. The first Syllable of each word denotes the Major Proposition; the second Syllable denotes the Minor, and the third the Consequence. Moreover A fignifies an universal affirmative Proposition; E signifies an universal Negative; I a particular Affirmative; and O a particular Negative, as it is declared by these two Verses.

Afferita

Logique, ou la Clef des Sciences. 109 donc elle se nie aussy de l'Ange, de l'homme, de Pierre, de Jean, de Paul, &c.

## Des Modes des Figures.

Q. Qu'entendez vous par Figure?

R. J'entend la Disposition du Moyen, avec le Sujet & l'Attribut, qui, parcequ'il ne se place qu'en trois manieres, ne peut par consequence faire que trois Figures.

Q. Combien y a-t il de Modes dans la

premiere Figure ?

R. Quatre parfaits, exprimez par ces

mots,

Barbara, Celarent, Darii, Ferio. Et cinq imparfaits exprimez par ces autres mots,

Baralipton, Celantes, Dabitis, Fapef-

mo, Frisesomorum.

Q. Qu'entendez vous par ces mots Barba-

ra, Celarent, &c.

R. La premiere Syllabe de chaque mot denote la Majeure, la seconde Syllabe de note la Mineure, & la troisieme la Consequence. Deplus A signifie la Proposition universelle affirmative; E signifie la Proposition universelle Negative; I la particuliere Affirmative, & O la particuliere Negative, comme il est marqué par ces deux vers.

Asserit a,negat e,verum generaliter amba, Asserit i,negat o, sed particulariter ambo.

So that when you make a Syllogism, whose Major, Minor, and Conclusion are universal affirmative, you must say that it is made in *Barbara*, which is a persect Mode of the first Figure.

Note that the fourth Syllable in this word Baralipton, and the fourth and fifth in Frisesomorum, is only for the

perfection of the Verfe.

Q. How many Modes are there in

the Second Figure?

A. Four, declared by these words Cesare, Camestres, Festino, Baroco.

Q. And how many are there in the

third Figure?

A. Six, expressed by these words, Darapti, Felapton, Disamis, Datisi, Bocardo, Ferison.

Q. How do you distinguish the first Figure from the second and the third?

A. By the different Disposition of the Medium with the small and great Terms, which are called Subject and Predicate, and sometimes named the two Extremes.

Q. How

Asserita, negate, verùm generaliter ambæ, Asserit i, negat o, sed particulariter ambo.

De sorte que quand vous ferez un Syllogisme, dont la Majeure, la Mineure, & la consequence seront universelles affirmatives, il faut dire qu'il est en Barbara, qui est un mode parfait de la premiere Figure.

Notez que la quatrieme syllabe dans ce mot Baralipton, & la quatrieme & cinquieme dans Frisesomorum n'est que pour

l'accomplissement du vers.

Q. Combien y a-t il de Modes dans la seconde Figure?

R. Quatre, exprimez par ces mots Cesare, Cameltres, Festino, Baroco.

Q. Et combien y en a-t-il dans la troifieme?

R. Six, exprimez par ces mots

Darapti, Felapton, Disamis, Datisi, Bocardo, Ferison.

Q. Comment distinguez vous la premiere Figure de la Seconde & de la troisseme?

R. Par la diverse disposition du Moyen avec le petit & le grand Terme, qui sont appellez Sujet & Attribut, & quelquefois nommez les Extremes.

Q. How do you place the Medium

in the first Figure?

A. It is Subject in the Major Proposition, and Predicate in the Minor; as

Every Man is a Sinner,

Peter is a Man,

Therefore Peter is a Sinner.

Where you fee that Man, which is the Medium to prove that Peter is a Sinner, is Subject in the Major Proposition, and Attribute or Predicate in the Minor.

Q. How do you dispose the Medium

in the fecond Figure?

A. It is Predicate to the other Terms; as

None is loved, that is feared, Every Tyrant is feared,

Therefore no Tyrant is loved. Wherein you fee that Feared, which is the Medium, is Predicate in the Major and Minor Proposition.

2. How do you place the Medium

in the third Figure?

A. It is Subject in the Premisses, that is in the Major and Minor Proposition; as

Every Angel is all Spirit, Every Angel is a Creature,

Therefore some Creature is all Spirit.

Wherein

Q. Comment mettez vous le Moyen dans la premiere Figure?

R. Il est Sujet dans la Majeure, &

Attribut dans la Mineure, comme

Tout bomme est Pecheur,

Pierre est bomme,

Donc Pierre est Pecheur.

où vous voyez que Homme qui est Moyen pour prouver que Pierre est Pecheur, est Sujet dans la Majeure, & Attribut dans la Mineure.

Q. Comment mettez vous le Moyen dans la seconde Figure?

R. Il est Attribut aux deux autres Ter-

mes; par exemple;

Nul n'est aymé qui est craint,

Tout Tyran est craint,

Donc nul Tyran n'est aymé.

où vous voyez que Craint, qui est le Moyen, est Attribut dans la Majeure, & Mineure.

Q. Comment mettez vous le Moyen dans

la troisieme Figure?

R. Il est Sujet dans les Premisses, c'est à dire dans la Majeure & Mineure; comme

Chaque Ange est tout Esprit, Chaque Ange est Creature,

Donc quelque Creature est tout Esprit.

wherein you see that to prove this Proposition, some Creature is all Spirit, Angel is Subject in the Major and Minor.

Q. Give Examples of every Mode in

every Figure.

#### Examples upon the first Figure.

Bar Every Habitude is a Quality,

ba Every Vertue is an Hibitude,

Therefore every vertue is a Quality.

No passionate man is content,

Every covetous man is passionare, rent. Therefore no covetous man is content.

Da Every Slave is miserable,

ri Diogenes is a Slave,

i. Therefore Diogenes is miserable. Fe No man stealing is just,

Fudas steals, ri

Therefore Judas is not just. 0.

### Examples upon the second Figure.

None is loved whilft he is feared,

(a Every Tyrant is feared,

Therefore no Tyrant is loved.

on vous voyez que pour prouver cette Proposition, quelque Creature est tout Esprit, l'Ange est Sujet dans la Majeure & Mineure.

Q. Donnez des Exemples de chaque

Mode en chaque Figure.

Exemples de la premiere Figure.

Bar Toutte babitude est Qualité, ba Toutte vertu est babitude, ra. Donc toutte vertu est Qualité.

Ce Nul passione n'est content, la Tout Avare est passioné, rent. Donc nul Avare n'est content:

Da Tout Esclave est miserable,

ri Diogenes eft Esclave,

1. Donc Diogenes est miserable.

Fe Nul derobant n'est juste,

ri Judas derobe,

o. Donc Judas n'est pas juste.

Exemples de la feconde Figure.

Ce Nul n'est aymé qui est craint,

fa Tout Tyran est craint,

re. Donc nul Tyran n'est aymé.

Ca All that is profitable is grounded upon Vertue,

mef No dishonest thing is grounded upon Vertue,

tres. Therefore no dishonest thing is profitable.

Fel No lawful thing is vicious,

Some pleasure is vicious;

no. Therefore fome pleasure is not lawful.

Ba All good Historians speak truth,

B. doth not speak Truth,

Therefore B. is no good Historian.

### Examples upon the third Figure.

Da Every Vertue is to be praised, rap Every Vertue is an Habitude, ti. Therefore some Habitude is to be praised.

Fe No vice ought to be praifed,

lap Every vice is an Habitude,

ton. Therefore some Habitude ought not to be praised.

Di Some ignorant Men are admitted to be Judges,

Every ignorant man is unjust,

mis. Therefore some unjust men are admitted to be Judges.

Da Every

Ca Toutte chose utile est fondeé sur la vertu,

mes Nulle chose deshonête n'est fondeé
sur la vertu,

tres. Donc nulle chose deshonête p'est it

Fes Nulle chose licite n'est vicieuse,

ti Quelque volupté est vicieuse,

no. Donc quelque volupté n'est pas litite.

Ba Tout bon Historien dit la verité,

ro B. ne dit pas la verité,

co. Donc B. n'est pas bon Historien.

## Examples de la troisieme Figure.

Da Toutte vertu est lonable,

rap Toutte vertu est babitude,

ti. Donc quelque habitude est lonable.

Fe Nul vice n'est lonable,

lap Tout vice est babitude,

ton. Donc quelque babitude n'est pas lonable.

Di Quelques ignorants sont admis pour Juges,

sa Tout ignorant est injuste,

ý

mis. Donc quelques injustes sont admis pour Juges.

Da Toutte

Da Every Salamander lives in fire.

ti Some Salamander is Animal,

fi Therefore some Animal lives in Fire.

Bo Some Defire is not unruly,

car Every Defire is an act of will,

do. Therefore some act of will is not unruly.

Fe No Riches are rejected,

ri Some Riches are pernicious,

Jon. Therefore some pernicious things are not rejected.

Examples upon the five imperfect Modes of the first Figure.

Ba Whosoever is without vice, is free.
ra Every Philosopher is without vice,
lipton. Therefore some Man free is a
Philosopher.

Ce No Slave to his Pleasures is free,

lan Every Covetous man is Slave to his Pleasures,

tes Therefore no Man free is cove-

Da Whosoever is Couragious disdains Fortune,

bi Some Philosopher is Couragious,

Therefore fome disdaining Fortune is a Philosopher.

Fa Every

Logique, ou la Clef des Sciences. 119 Da Toutte Salamandre vit dans le Feu, Quelque Salamandre est Animal, Donc quelque Animal vit dans le Bo Quelque desir n'est pas dereglé, car Tout desir est acte de volonté, do. Donc quelque acte de volonté n'est dereglé. Nulles Richesses ne sont rejettées, Quelques Richesses sont domageablese son. Donc quelque's choses domageables ne sont pas rejettées. Des cinq Modes imparfaits de la premiere Figure. Ba Quiconque est exempt de vice, est libre, Tout philosophe est exempt de vice, lipton. Donc quelqu' homme libre est Philosophe. Ce Nul Esclave de ses plaisirs n'est libre, lan Tout Avare est Esclave de ses plaisirs, tes. Donc nul homme libre n'est Avare. Da Quiconque est Courageux meprise la Fortune, Quelque Philosophe est courageux, bi Donc quelqu'un meprisant la Fortis tune est Philosophe. Fa Tout

0

e-

ſ-

15,

or-

y

Fa Every Element is a simple Body,

pes No Skie is Element,

mo. Therefore fome fimple Body is not a Skie.

Fri Some Thief receives pardon from his King,

fe No Man that receives pardon from his Kingshall be punished, fomorum. Therefore some Thief shall

not be punished.

Q. Why do you call these Five Modes

imperfect ?

A. Because they do not conclude so clearly as the others; but they may be made perfect in reducing them to the four perfect Modes of the first Figure.

Note that Fapesmo and Frisesomorum

ought to be reduced in Ferio.

Q. How many Rules are there to be

observed in these three Figures?

A. Seven. First, Every Syllogism ought to have but three Terms; from whence it appears that this Argument, wherein two Mediums are found, is not good.

All Number is an Accident, Six Men are a Number, Therefore fix Men are an Accident.

Fa Tout Element est Corps simple,

pes Nul ciel n'est Element,

mo. Donc quelque Corps simple n'est pas

Fri Quelque Laron reçoit faveur de son Roy,

se Nul homme qui reçoit faveur de son Roy sera puni,

somorum. Donc quelque Laron ne sera

point puni.

Q. Pourquoy appellez vous ces cinq

Modes imparfaits?

o

e

e

48

be

im

m

ıt,

ot

t.

his

R. Parcequ'ils ne concluent pas si clairement que les autres; mais ils peuvent être rendus parfaits, en les reduisant aux quatre Modes parfaits de la premiere Figure.

Notez que Fapelmo & Frisesomorum

se doivent reduire en Ferio.

Q. Combien y a-t-il de Regles à obser-

ver dans ces trois Figures?

R. Sept; la premiere est que chaque Syllogisme ne doit avoir que trois Termes, d'où il appert que cet Argument, dans lequel il y a deux Moyens, n'est pas bon.

Tout Nombre est Accident, Six hommes sont un nombre, Donc six hommes sont un Accident.

G

This double Medium is in this word Number, which is taken in the Major for a numbering Number, and in the Minor for Number numbered.

2. The Medium is never to be found

in the Conclusion.

3. The Conclusion follows always the worst of the Propositions; that is, if one of the Propositions of a Syllogism is Negative, the Conclusion ought to be so also. Likewise if one of the Propositions is Particular, its Conclusion ought to be so also.

4 The Conclusion ought to have no more than the Antecedent. By this Rule it appears that this Argument is

not good.

What you have bought you did eat it, You bought some meat,

Therefore you did eat raw meat.

5. Of two Negative Propositions, we can conclude nothing true; as

No Tree is Animal, No Man is Tree,

Therefore no Man is Animal.

6. Of two particular Propositions we cannot also conclude any thing true, as Some Angel is good,
Lucifer is an Angel.

Therefore

bro

107

1307

70

iv

lle:

u!

cet t

ne .

Ce

Ve

D

tiv

e p

Ce double Moyen est dans le mot Nombre, qu'on prend en la Majeure pour le nombre nombrant, & en la Mineure pour le nombre nombré.

La Seconde, le Moyen ne se doit jamais

rouver en la Conclusion.

La troisieme; la Conclusion suit toûjours la pire des Propositions; c'est à dire si dans le Sillogisme une des Propositions est Negative, la Conclusion le doit être aussy. Pareillement si l'une des Propositions est particuliere, la conclusion le doit être aussy.

La quatrieme; La Conclusion ne doit rien avoir deplus que l'Antecedent; par cette maxime il appert que cet Argument ne vaut rien.

Ceque vous avez acheté, vous l'avez mangé,

Vous avez acheté de la chair,

Donc vous avez mangé de la chair crue. La Cinquieme ; De deux Propositions Negatives, on ne peut rien conclure de vray, exemple

Nul Arbre n'est Animal.

Nul bomme n'est Arbre,

Donc nul homme n'est Animal.

La 6. de deux Propositions particulieres on peut aussy rien conclure de vray; comme Quelque Ange est bon,
Lucifer est Ange,

G 2

Donc

Therefore Lucifer is good.

7. The Conclusion of the third Figure is always particular; so that this Argument is not good.

Every Vertue is good, Every Vertue is an Habitude, Therefore every Habitude is good.

## Of Imperfect Argumentations.

2. Why do you call them imperfect?

A. I do call them imperfect, not as to the matter, which may be as true as the matter of a Syllogism, but as to the form only, because the form of a Syllogism, being more exact, and better ordered, perswades much better.

Q. What is an Enthymema?

A. It is an imperfect Syllogism, which may be made perfect, in adding to it a Proposition; as

Peter is a Thief,

Then he ought to be punished.

If you add unto it the Proposition, which is understood, This Enthymemas shall be a Syllogism; as

All Thiefs ought to be punished, Peter is a Thief, Therefore Peter is to be punished.

Q. What

di

10

d

79

p.

Donc Lucifer est bon.

La Septieme est que la Conclusion de la troisieme Figure est tonjours particulière; desorteque cet Argument ne vaut rien.

Toutte Vertu est bonne, Toutte vertu est babitude, Donc toutte babitude est bonne.

## Des Argumentations imparfaites

Q. Pourquoy les appellez vous imparfaites?

R. Je les apelle imparfaites, non quant à la matiere, qui peut être aussy vraye que celle du Syllogisme, mais quant à la Forme seulement; car la Forme du Syllogisme êtant plus exacte, es mieux regleé persuade beaucoup mieux.

Q. Qu'est ce qu'Enthymeme?

R. C'est un Syllogisme imparfait, & qui peut être rendu parfait en y adjoutant une Proposition; comme

Pierre est Laron,

S

15

of

-

n,

ng

na

hat

Donc il doit être puni.

Si vous y adjoutez la Proposition qui est sousentendue, l'Enthymeme deviendra Syllogisme, comme

Tous Larons doivent être punis,

Pierre est Laron,

Donc Pierre doit être puni.

3 Q. Qu'est

Q. What is a Delemma?

A. It is an Argumentation, that has two parts, one of which we are forced to confent to; in this manner, Carneades proved to Diogenes that he did not owe him twenty Crowns, which he had promifed him, in case that he could render him capable to prove all that he would: If I prove well that I owe you nothing, what reason have you to ask me Twenty Crowns; and if I do not prove it, being not able to perswade, I owe you nothing.

Q. What is an Induction?

A. It is an Inference, Collection, or Conclusion of an universal thing, by the Enumeration of its Singulars; as John is mortal, Peter is mortal, Alexander is mortal, and so all other Individuals, therefore all Men are mortal.

Every man is fensible, a Horse, a Bird, a Serpent, a Fish, &c. are sensible,

therefore every Animal is fentible.

Q. What is an Example?

A. It is a Narration of fomething either done, or fictitious, fit to prove our Proposition; as

Every Civil War is pernicious,

Italian War is Civil,

Therefore

Q. Qu'est ce que Dilemme?

R. C'est une Argumentation qui a deux Parties, de l'une desquelles on ne peut se deffendre: En cette façon Carneades prouva à Diogenes qu'il ne luy devoit pas vingt ecus, qu'il luy avoit promis, au cas qu'il le rendit capable de prouver tout ce qu'il voudroit. Si je prouve bien que je ne vous dois rien, quelle raison avez vous de me demander vingt ecus; & si je le prouve mal, n'étant pas capable de persuader, je ne vous dois rien.

Q. Quest ce qu'Induction?

R. C'est une Illation, Collection ou Conclusion d'une chose universelle par le denombrement des Singuliers; comme Jean est mortel, Pierre est mortel, Alex-andre est mortel, & ainsy des autres particuliers, donc tous les hommes sont mortels.

Tout homme a sentiment; le Cheval, l'oiseau, le Serpent, le Poisson ont sentiment, & ainsy des autres; donc tout animal a sentiment.

Q. Qu'est ce que l'Exemple?

R. C'est un recit de quelque chose faite, ou feinte, propre à prouver ce qu'en propose, donnez une Exemple d'une chose faite.

Toutte guerre Civile est pernicieuse,

La guerre d'Italie est Civile,

G.4

Donc

uľ

ng

are

er. lid

ch

he

all

tl we

lif

er.

or

by

773lu-

a

re

Therefore Italian War is pernicious.

If any one denies the Major of this Syllogism; it must be proved by an Example of the Grecians, Romans, French, Germans, and other Nations, amongst whom Civil Wars have been pernicious.

Give an Example of a fictitious thing.

The Woolves being not able to surprize a flock of Sheep, because they were guarded by several Dogs, made peace with them upon this Condition, that they should send back their Dogs; the Sheep having consented to their Proposition, and having sent back their Dogs, presently became the prey of the Woolves. So it is with the Test of the Church of England: The Church of Rome would make peace with them, upon that Condition that they would take away their Test, knowing that as soon as it should be taken away, they would presently become the Prey of the Church of Rome.

Q. What is a Sorites?

A. It is a heap of Propositions without any medium, which oftentimes having no connexion one with another, have a false Conclusion; as

Continual Feaver forces a Man to keep his Bed, Bed

Three hundred and fifty years ago no other religion but the Roman Catholic was known in the world. - Dr Heinrich (a Lutheran divine), Pneumatology, p.362.

Donc la guerre d'Italie est pernicieuse. Si quelqu'un nie la Majeure de ce Syllogisme il la faudra prouver par l'Exemple des Grecs, des Romains, François, Allemans, & autres Nations, parmy les quelles les

Guerres Civiles ont êté pernicieufes.

Donnez une Exemple d'une chose feinte.

Les Loups, ne pouvant surprendre les Brebis à cause de la garde des Chiens; firent paix avec elles, à condition qu'elles renvoyroient les Chiens, les Brebis s'y êtant accordeés, & ayant renvoyé les chiens, elles devinrent bientôt la proye des Loups; ainsy en est il du Test de l'Église d'Angleterre, l'Eglise Romaine veut faire la paix avec elle, à condition qu'elle ôtera le Test, scachant bien que desqu'il sera ôte, elle deviendra incontinent la Proye de l'Eglise Ro-

maine. If the Roman Church beeither the Catholic Church, or a Catholic Church separation cannot be justifiable; but the Romanhas been admitted to be a Catholic Church: therefore, separation cannot be justifiable. Luther himself says, that Popery is true Christianity, yeaeven the very kernel of Christianity.

Luther contra Anabaptistas. In possession of the kernel

Qu'est ce que Sorites? Catholics can well afford

R. C'est un Tas de Propositions fans au.

cun moyen & qui, souvent n'ayant point de Connexion les unes avec les autres, ont une fausse Concluson; comme

La Fieure continue fait garder de Liet,

Le

Bed is a place of rest, Rest is profitable to a Man,

Therefore a continual Feaver is profitable to man.

Salt Meat makes one drink often, To drink often quenches our thirst, Therefore falt meat quenches our Thirst.

Q. What is Wisdom?

A. It is a knowledge of Divine and human things; and, in the ordinary way of speaking, he is wife that is pious and learned.

Q. What is Intelligence?

A. Intelligence, in respect of God, is that simple Notion, which without any discourse, knows all things; and in respect of Man, it is a knowledge of certain Propositions, which we perfectly conceive, and without pain; so that it may be called Demonstration.

Q. What is Demonstration?

A. It is a Proposition so clear and so evident, that it needs not to be proved; as, The whole is bigger than a part of it; It is impossible to be and not be: The thing that is not Existent cannot be the cause of it self.

Q. What is Science?

Le List est un lieu de Repos,

Le Repos est utile à l'homme

Donc la Fieure continue est utile à l'homme.

La viande fort saleé fait bien boire,

Le bien boire fait passer la soif,

Donc la viande sallee fait passer la

Q. Qu'est ce que la Sagesse?

R. C'est une connoissance des choses Divines, & Humaines; &, dans le sens: vulgaire, celuy là est sage, qui est pieux, & squant.

Q. Qu'est ce que l'Intelligence?

R. L'Intelligence, au respect de Dieu, est une simple Notion, qui, sans aucun discours, connoit touttes choses; & au respect de: l'homme c'est une connoissance de certaines Propositions, que nous concevons parfaitement & sans peine. Desorteque elle peut être nommée Demonstration.

Q. Qu'est ce que Demonstration?

R. C'est une Proposition si claire, & evidente d'elle même, qu'elle n'a pas besoin d'être prouvée; comme le Tout est plus grand que sa Partie; il est impossible d'être & de n'être pas; le Neant ne peut être cause de soy même, &c.

Q. Qu'est ce que la Science?

e

It

R. C'est.

A. It is a clear and certain knowledge of a thing by its proper Cause; as to know that it is day because the Sun fhines; that the Moon is Eclipfed, because the Earth is found between the Sun and the Moon.

Q. What is Faith?

A. It is a firm perswasion of a dark Truth, grounded upon the Testimony of some body; as when I believe that there is a City called Rome, because one told me fo; or I believe that there is a Hell, because it is revealed in the holy Scripture.

Q. What is an Art?

A. Rules directing the Agent in the Production of a fensible and lasting work, as the Art of Painting in making Pictures. Art is also that which directs an Action, whereof nothing sensible is remaining, as Singing and Ratiocination; in this Sence Logick is an Art; it may be called also a Science, because of its demonstration.

Q. What is the end of an Art?

A. To perfect Nature, or to imitate it.

Q. What is Opinion?

R. C'est une connoissance claire & certaine d'une chose par sa propre cause; comme qu'il est jour, parceque le Soleil luit; que la Lune est Eclipseé parceque la Terre se trouve entre le Soleil & la Lune.

Q. Qu'est ce que la Foy?

R. C'est une ferme persuasion d'une verité obscure, appuyée sur le temoignage de quelqu'un; comme quand je croy qu'il ya une ville appelleé Rome, parcequ'on me la dit; ou que je croy qu'il y a un Enfer, parceque la Saincte Ecriture l'a revelé.

Q. Qu'est ce que l'Art?

R. Ce sont des regles qui dirigent l'Agent dans la Production d'une ouvrage sensible, & perdurable; comme la Peinture
qui fait des Tableaux. L'Art est encore ce
qui dirige une action, dont il ne reste rien
de sensible, comme le Chanter, & le Raisonnement; en ce sens la Logique est un
Art; elle est aussy une Science, parcequ'elle
a des Demonstrations.

Q. Qu'elle est la Fin de l'Art?

R. C'est de perfectioner la Nature, ou de l'imiter.

Q. Qu'est ce que l'Opinion ?

A. It is a doubtful knowledg, grounded upon a probable reason; as to know that there is a new World in the Moon.

Q. How many forts of Probables are

there?

A. Three: First, when a thing is so credible, that no body doubts of it, as that Fathers and Mothers love their Children.

Secondly, when one thing is more credible than another, as that a young healthy Man fhall live longer than an

old Man.

The third Probable is of all things which are not repugnant, that is, of all possible things, on which we make a judgment by fome Conjecture, as because the Clouds are big and dark, we conclude it will rain.

Q. What is Medium?

A. The Medium which we use to prove any Proposition, is nothing, as I have already faid, but the Reason why the Predicate is affirmed or denied of the Subject; as you may fee in this Proposition, My Sister is lovely; Sister is the Subject, and Lovely the Predicate: Now if you will look for the Medium or Reason why she is lovely, you will find.

R. C'est une Connoissance douteuse, fondée sur une raison probable; comme qu'il y ait un nouveau Monde dans la Lune.

Q. Combien y a-t-il de sortes de pro-

bables?

R. Trois: La premiere, quand la chose est si croyable, que Personne ne la revoque en doute, comme que les Peres & Meres cherissent leurs Enfants.

La Seconde, quand une chose est plus croyable que l'autre, comme qu'un jeune homme bien sain, vivra plus long temps qu'un

vieillard.

La troisieme est des choses non repugnantes, c'est à dire de touttes choses possibles, desquelles nous jugeons par quelque Conjeëture; comme parceque les nuées sont grosses, & obscures, nous concluons qu'il pleuvra.

Q. Qu'est ce que le Moyen?

R. Le Moyen dont on se sert pour prouver quelque Proposition, n'est autre chose comme j'ay dêja dit que la raison, pour laquelle l'Attribut est dit ou nié du Sujet; comme vous pouvez voir dans cette Proposition, Ma Soeur est aymable; Soeur est le Sujet, & Aymable l'Attribut; or si vous voulez chercher le Medium, ou la raison purquoy elle est aymable, vous trouverez que c'est

find that it is because she is very handsom; from whence you may argue thus.

Whofoever is very handfom is lovely,

My Sifter is very handfom, Therefore my Sifter is lovely.

Q. How many Springs are there from whence one may draw the Medium?

A. There are Sixteen, and here is an

Example of every one.

1. By Definition, à definitione.

Every reasonable Animal is capable of Discipline,

Man is a reasonable Animal,

Therefore Man is capable of Discipline.

Note that what thing soever a Desinition belongs to, the thing defined belongs to it also, & vice versa.

2. By the Enumeration of Parts.

Vertue is divided in Prudence, Juflice, Force, and Temperance.

Subtilty is none of those Parts, Therefore subtilty is not Vertue.

Note, that the whole being suppos'd, all its parts are supposed also; and on the contrary, if all the parts of the whole, or one only is taken away, then the whole ceases to be whole.

Logique, ou la Clef des Sciences. 137 c'est parcequ'elle est belle; d'où vous pouvez former cet argument.

Toutte fille qui est fort belle est aymable,

Ma Soeur est fort belle,

Donc ma Soeur est aymable.

Q. Combien y a t-il de Sources d'on l'on tire le Moyen?

R. Il y en a seize, dont voicy un Ex-

emple de chacune.

1. De la definition.

Tout Animal raisonnable est capable de Discipline,

L'homme est un Animal raisonnable,

Donc l'homme est capable de discipline.

Notez qu'à tout ce que la Definition convient, la chose definie convient aussy, & vice versà.

2. Du denombrement des Parties.

La Vertu se divise en Prudence, Justice, Force, & Temperance.

La Finesse n'est aucune de ces Parties,

Donc elle n'est pas vertu.

Notez que le Tout posé, touttes les Parties sont aussy posées; & aucontraire si touttes les Parties, voire une seule est ôtée alors le Tout n'est plus.

Note also, that besides the essential Parts of a whole, there are others called Integrals, without which the whole

cannot fubfift; as

A human Body cannot fubfift without a head, nor a House without a Foundation; and others that are but Parcels, or fmall Pieces, without which the whole may fubfift, though less perfect; as,an Ear,or a Finger belongs to a human Body; and a little Girder to a House.

2. By Etymology; ab Etymologia. He that faves Men is a Saviour, Jefus Chrift faves Men,

Therefore Jesus Christ is a Saviour.

Note that there are words which are Primitive, that is to fay, not derived from another word, as Table, Bird, Horse, &c. and others called derivative, because they are derived from other words; as Doctor, which is derived from Doctrine; and a Fowler from Fowl, &c.

4. A Conjunctis.

It is a Place or a Spring from whence we draw a Confequence from a concret word to an abstract one, o vice ver (a; as

Whofoever loves Juffice is Juft,

My Brother loves Justice,

Therefore

Notez encor que dans le Tout, outre les Parties essentielles, il y en a encor d'integrantes, sans lesquelles le Tout ne peut subsister; comme

Le Corps humain ne peut subsister sans Tete, ni la maison sans Fondement; & d'autres qui ne sont que Parcelles, sans lesquelles le Tout ne laisse pas de subsister, quoyqu'il soit moins parfait, comme est au Corps humain une oreille, ou un doit; & d la Maison une Solive.

3. De l'Etymologie.

Celuy qui sauve les Hommes est Sauveur, fesus Christ sauve les Hommes,

Donc Jesus Christ est Sauveur.

Notez qu'il y a des mots qui sont Primitifs, c'est à dire qui ne prennent point leur Origine d'un autre mot, comme Table, Oyseau, Cheval, &c. & d'autres derivatifs, qui sont extraits d'autres mots, comme Docteur, qui est tiré de Doctrine; & Oyseleur d'oyseau, &c.

4. Des Conjoints

C'est un lieu d'on nous tirons une Consequence du concret à l'abstrait, & vice versa; par exemple,

Qui ayme la Justice est Juste, Mon Frere ayme la Justice,

Donc

Therefore my Brother is Just.

5. By Gender; a Genere.

All the glory of vertue is in Action, Force is a Vertue,

Therefore all its glory is in Action.

6. By Species, a Specie.

He that possesses Temperance possesfes a Vertue,

My Cousin possesses Temperance, Therefore my Cousin possesses a Vertue.

Note, that an Argument from a Gender to a Species is good by Negation; as

He is not an Animal,

Therefore he is not a Man.

And that an Argument from a Species to a Gender is good by Affirmation; as

He is a Man,
Therefore he is an Animal.
My Brother is just,
Therefore he is vertuous.

7. By Likenes; à Similitudine.

As an Eye covered with a thin Skin cannot fee the Beauties of the Body; fo a Spirit buried under the Flesh cannot discern the Excellencies of Vertue.

8. From Dislike, à Dssimili.

**Epicuriens** 

Donc mon Frere est Juste. 5. Du Genre.

Toutte la gloire de la Vertu est dans l'Action.

La Force est une Vertu,

Donc toutte sa gloire est dans l'Action.

6. De l'Espece.

Qui possede la Temperance, possede une Vertu,

Mon Cousin possede la Temperance, Donc mon Cousin possede une Vertu.

Notez que l'Argument du Genre à l'Espece est bon par Negation; comme

Il n'est pas Animal, Denc il n'est pas homme.

Et que Celuy de l'Espece au Genre est bon par Affirmation; exemple

Il est bomme, Donc il est Animal. Mon Frere est juste, Donc il eft Vertueux.

7. Des Semblables.

Comme l'oeil chargé d'une taye ne voit pas les beautez du Corps; ainsi un Esprit enseveli sous la chair ne discerne pas les Excellences de la Vertu.

8. Des Dissemblables.

Epicuriens do place the whole Felicity of Man in the Pleasures of our Body; therefore Christians ought to place it in the Pleasures of their Soul.

Note, that these two places are more proper to be used by Poets and Ora-

tors, than by Philosophers.

9. From Opposite, ab Oppositis.

Peace affures the Repose of Men,

War disturbs it;

Therefore War is as much worthy of our hatred, as Peace is worthy of our wishes.

Note that there are Opposites of four forts, Contrary, Privative, Relative, and Contradictory, as I have shewed already; you may draw Arguments from each one.

10. From Circonstances, à Circumstantiis.

He went out at Noon, in good and civil Company, without any Arms; therefore he hath not committed this Murther.

This Field hath not been reaped, Therefore it has not been fown. This Field was not fown, Therefore it was not reaped.

Les Epicuriens mettent toutte la Felicité de l'homme dans les plaisirs du Corps; Donc les chrétiens la doivent établir dans ceux de l' Ame.

Notez que ces deux Lieux sont plus propres aux Poetes, & Orateurs, qu'aux Philosophes.

9. Des Oppofez.

La Paix assure le Repos de l'homme, la Guerre le trouble ;

Donc la Guerre est autant digne de nôtre baine que la Paix est digne de nos

Soubaits.

Remarquez qu'il y a des Opposez de quatre sortes, Contraires, Relatifs Privatifs, & Contradictoires, ainsy que j'ay fait voir cy devant; on peut tirer des Arguments de chacun.

10. Des Adjoints, ou Circonstances.

Il est sorti en plein midy, accompagne de gens de Bien, & Sans Armes, Donc il n'a point commis le Meurtre.

11. Des Antecedants, & Consequents. Ce champ a eté moissonné, Donc il a eté semé. Ce champ n'a pas eté semé, Denc il ne se peut moissonner.

12. From Repugnant, à Repugnantibus.

He loves him,

Therefore he doth not Perfecute him. Note, that Repugnant is that which cannot be attributed to another: So Man, Angel, Heaven, Fire are Repugnant because one cannot be affirmed of the other.

13. By Causes, à Causis.

Q. How do you divide Causes?

A. In Efficient, Material, Formal, and Final.

Example of the Efficient Cause.

It is day, when the San is risen,
The Sun is now risen,
Therefore it is day.

Example of the Material.

That which is Composed of Earth

is heavy,

Our Bodies are Composed of Earth, Therefore our Bodies are heavy.

Example of the Formal.

Every Animal that Reasons is Immortal,

Every Man Reasons,

Therefore every Man is Immortal.

Example of the Final.

Every Creature which is born to ferve God ought not to offend him,

14. By

12. De la Repugnance.

Il le cherit,

Donc il ne le persecute pas.

Notez que Repugnant est ce qui ne se peut attribuer à un autre. Ainsi Homme, Ange, Ciel, Feu sont repugnants, parceque l'un ne se peut affirmer de l'autre.

13. Des Causes.

9

to

By

Q. Comment se divise la Cause? R. En Efficiente, Materielle, Formelle, & Finale.

Example de la Cause Efficiente. Il est jour quand le Soleil est levé, Le Soleil est maintenant levé, Donc il est jour.

Exemple de la Materielle. Ce qui est composé de terre, pese, Nos Corps sont composez de terre, Donc nos Corps pesent.

Exemple de la Formelle.
Tout Animal qui raisonne, est immor-

Tout homme raisonne,

Donc tout homme est immortel.

Exemple de la Finale!

Toute Creature qui est née pour servir

Dieu, ne le doit pas offencer,

L'homme

Man is born to serve God, Therefore he ought not to offend him.

14. By Effects, ab Effectis.

We ought to avoid that which renders us Infamous.

Vice doth render us Infamous, Therefore we ought to avoid Vice.

Note, that the Cause being supposed, its Effect follows; and the Cause being taken away, its Effect ceases. That is to be understood of the Formal Cause: As for Example, Place a Reasonable Soul in a Body, there is a Man; take away the Soul from his Body, then Man ceases.

15. By Comparison, à Comparatione. If an Homicide ought to be punished,

with great reason a Parricide.

If he that affronts a Magistrate deferves punishment, with greater reason he that affronts a King.

If Ten thousand Men cannot force a Town, a thousand shall not force it.

16. By Testimony, à Testimonio.

Q. How many forts of Testimonies are there?

A. There are of two forts, Divine and Human.

Give

0

te

L'homme est né pour servir Dieu, Donc il ne le doit pas offencer.

14. Des Effects.

Nous devons fuir ce qui nous rend infames,

Le vice nous rend infames, Donc nous devons fuir le vice.

Remarquez que la Cause êtant mise, l'effet s'ensuit, & la cause ôtée, l'effet cesse. Ce qui se doit entendre de la cause formelle, par exemple, mettez un Ame raisonable dans un Corps, voila l'homme; ôtez l'Ame du Corps, l'homme cesse d'être.

15. De la Comparaison.

Si l'Homicide doit être puni, à plus for-

te raison le Parricide.

Si celuy qui s'attaque au Magistrat merite Punition, à plus forte raison celuy qui s'attaque au Roy.

Si dix mille hommes ne peuvent forcer

une place, mille ne la forceront pas.

16. Du Temoignage?

Q. Combien y a t-il de sortes de Temoignages?

R. Il y en a de deux sortes, Divin &

bumain.

1

d

Give an Example of a Divine Testimony.

The Holy Scripture faith there is a Paradife.

Therefore there is one.

Give an Example of Human Testimony.

Aristotle saith there are four Causes, Therefore there are no more.

Of Fallacious Arguments, or Sophismes.

As it is not sufficient to a Man, that will fight without any danger, to have offensive Arms, as a Sword, Pike, Pistol, and Musquet; but also he must have Defensive, as a Buckler, Breast-plate and Helmet; Likewise it is not sufficient to a Man, that will Reason and Discourse well, to know the Precepts how to make good Arguments, to convince and perswade others; he must also know how to defend himself from all the surprises and fallacies of his Adversaries.

file

21

77

Q. How many forts of Fallacious Ar-

guments are there?

A. There are of feveral forts, viz. by Equivocation, by Amphibology, by Division,

Donnez un Exemple du Temoignage divin.

La Saincte Ecriture dit qu'il y a un Paradis,

Donc il y en a un.

t

e

i-

ft

1.

ot

n

e.

to

ıft

m d-

1.

by

by

on,

Donnez un Exemple du Temoignage bumain.

Aristote dit qu'il y a quatre Causes, Donc il n'y en a pas davantage.

Des Arguments Captieux, ou Sophifines.

Tout ainsi que pour combatre sans danger, il ne suffit pas d'avoir des Armes offensives, comme Epée, Pique, Pistolet & Mousquet, mais il faut aussi avoir des defensives, comme Bouclier, Cuirasse, & Casque: De même pour bien raisonner, il ne suffit pas de sçavoir tous les Preceptes de faire de bons Arguments, pour convaincre les autres, il faut encore sçavoir les moyens de se desfendre des surprises, & tromperies de nos Adversaires.

Q. Combien y a t-il de sortes d'Arguments Captieux?

R. Il y en a de plusieurs sortes, par Equivocation, par Amphibologie, par Con-H 3 jonction,

Division, by Word, and by Confequence or Conclusion.

Q. What is a Fallacious Argument by

Equivocation?

A. It is when we make use of a Term that fignifies feveral things; as

Every Dog barks, A Star is a Dog,

Therefore a Star barks.

Q. What is a Fallacious Argument by Amphibology?

A. It is when the Sense of it is con-

fused and doubtful; as

Aio te, Aacida, Romanos vincere posse. By that Verse no body can tell who shall overcome.

Q. What is a Fallacious Argument by

Conjunction?

A. It is when we make a false Conjunction of the things which are true being taken separately, as

Annibal is bad,

Annibal is a Captain,

Therefore Annibal is a bad Captain.

Q. What is a Fallacious Argument by

Division?

A. It is when we do attribute unto things divided, that which belongs to them only whilst they are united; as Three

Logique, ou la Clef des Sciences. 151 jonction, par Division, par Diction, & par la Consequence ou Conclusion.

Q. Qu'est ce qu'un Argument Captieux

par Equivocation?

R. C'est quand on se sert d'un Terme, qui signifie plusieurs choses; comme

Le chien jappe,

Un Astre est un chien,

Donc un Astre jappe.

Q. Qu'est ce qu'un Argument captieux par Amphibologie?

R. C'est quand le sens est douteux, &

confus, comme

)

Y

0

0

Aio te, Æacida, Romanos vincere posse. On ne peut pas dire par ce vers qui sera victorieux.

Q. Qu'est ce qu'un Argument Cattieux

par Conjonction?

R. C'est quand nous colligeons une Conjonction fausse des choses qui sont vrayes prises separement; comme

Annibal est mauvais,

Annibal est Capitaine,

Donc Annibal est mauvais Capitaine.

Q. Qu'est ce qu'un Argument trompeur

par Division?

R. C'est quand on attribue aux choses divisées, ce qui ne leur convient que pendant leur union; comme

H 4

Trois

Three and four are even and odd numbers,

Three and Four are feven,

Therefore Seven is an even and odd number.

Q. What is a Fallacious Argument

by Word?

A. It is when some words significe other things in the Conclusion, than they do in one of the foregoing Propositions, in passing from one Genus to another; as

What you have bought you did eat, You have bought some raw Flesh,

Therefore you did eat fome raw -Flesh.

Q. Give me fome Examples of Fallacious Arguments by the Confequence or Conclusion.

A. We must not make Images to A-

dore them,

Therefore we must not make Images.

Men must not go to Church to manage business,

Therefore Men must not go to Church.

These Arguments are false, because there is not so much in the Conclusion. as in the Preceding Proposition.

Who

Trois & quatre sont nombre pair & im-

Trois & quatre sont sept,

Donc Sept est un nombre pair & impair.

Q. Qu'est ce qu'un Argument captieux

par Diction?

R. C'est quand les mots Signissent autre chose dans la Conclusion, qu'ils ne font dans l'une des Propositions precedentes, passant d'un genre à un autre; comme

Ce que vous avez acheté vous l'avez mangé, Vous avez acheté de la chair crue, Donc vous avez mangé de la chair crue.

Q. Donnez moy des Exemples des Arguments captieux par la Consequence, ou Conclusion.

R. Il ne faut point faire d'Images pour

les adorer,

Donc il ne faut point faire d'Images.

Il ne faut point aller à l'Eglise pour negocier,

Donc il ne faut point aller à l'Eglise.

Ces Arguments sont faux; parce qu'il n'y a pas tant en la Conclusion, que dans la Proposition precedente.

H 5

Who calls thee an Animal, fpeaks truth,

Who calls thee an Ass, calls thee an Animal,

Therefore who calls thee an Ass, speaks truth.

This Conclusion is not good, because Animal is more extended than an Ass.

Thou dost not know what I will ask thee,

I will ask thee thy Name,

Therefore thou doft not know thy Name.

This Conclusion is not good, for though I do not know determinately what thou wilt aske me, before thou askest it, yet I may know it.

This Slave is thine, This Slave is a Mother,

Therefore this Slave is thy Mother.

This Conclusion is not good, because these Accidents do belong to their Subject separatly, and not jointly; and because from two particular Propositions we can conclude nothing true.

Angel has but two Syllables,

Lucifer is an Angel,

Therefore Lucifer has but two Syllables.

Animal

Qui te dit être Animal, dit vray, Qui te dit être Asne, te dit Ani-

Donc qui te dit etre Asne, dit vray.

Cette conclusion n'est pas bonne, parcequ' Animal est plus étendu qu' Asne.

Tu ne sçais pas ce que je te veux demander,

Te te veux demander ton nom,

Donc tu ne sçais pas ton Nom.

Cette Conclusion n'est pas bonne, car quoyque je ne sçache pas determinement ce que tu me veux demander, avantque tu me le demandes, touttefois je le puis sçavoir.

Cette Esclave est tienne, Cette Esclave est Mere,

r

)-

15

1-

al

Donc cette Esclave est ta Mere.

Cette Conclusion ne vaut rien, d'autantque ces accidents conviennent au Sujet separément, mais non conjointement; & parce que de deux Propositions Particulieres, on ne peut rien conclure de vray.

Ange n'a que deux Syllabes,

Lucifer est Ange.

Donc Lucifer n'a que deux Syllabes

Animal

Animal is a Genus, Man is an Animal, Therefore Man is a Genus.

These Conclusions are not good, because Man and Animal are taken in one sense in the Major, and in another sense in the Minor.

These two Pictures are equal in breadth and unequal in length,

Therefore these two Pictures are equal

and unequal.

Alexander being drunk is furious,
Alexander being fober is wife,
Therefore Alexander is furious and

wife.

These Conclusions are good sub diverso respectu, sed non sub eodem; that is in a different Sense, but not in the same. Cette fallace s'appelle, Fallacia Compositionis & Divisionis.

Q. What is a Fallacy à dicto secundum

quid ad dictum simpliciter?

A. It is when we do absolutely attribute to some body that which only belongs to him in part; as

An Athiopian has white Teeth,

Therefore he is white.

Q. What is a Fallacy called petitio Principii, or Begging the Question?

A. It

Animal est Genre,

L'homme est Animal,

Donc l'homme est Genre.

Ces Conclusions ne sont pas bonnes, parcequ' bomme & Animal sont pris dans un sens dans la Majeure, & dans un autre dans la Mineure.

Ces deux Tableaux sont egaux en largeur,

& inegaux en longueur,

Donc ces deux Tableaux sont egaux & inegaux,

Alexandre êtant yore est furieux,

Alexandre êtant sobre est Sage,

Donc Alexandre est furieux, & Sage.

Ces Conclusions sont bonnes, sub diverso respectu, sed non sub eodem. C'est à dire sous un different respect, mais non sous le même. Cette fallace s'appelle fallacia Compositionis & Divisionis.

Q. Qu'est ce que la Fallace a dicto se-

cundum quid ad dictum simpliciter?

R. C'est quand on attribue absolument à quelqu'un ce qui ne luy convient qu'en partie, comme

Le More a les dents blanches,

Donc il est blano.

Q. Qu'est ce que la fallace, qu'on appelle Petitio Principii, ou Petition de Principe? R. C'est

A. It is when we suppose that to be true which is in question; as

The Nature of heavy things is to tend unto the center of the World.

All heavy things do tend unto the Center of the Earth,

Therefore the Center of the Earth is the Center of the World.

Wherein you see a manifest Petition of the Principle in the Major of this Argument.

Q. What is a Sophisma, called non

causa pro causa.

A: When we give for a thing a Reason which is not the true Reason; as

Vessels full of Water break when the Water is frozen, because the Water is restrained, therefore there is a Vacuum in Nature.

The Vessels do not break because there is a Vacuum in Nature, but because the Water, being frozen, takes a bigger place than before, which is the Cause why the Vessels break.

Q. What is a Fallacy called fallacia

Accidentis?

A. It is when we bring a Reason without restriction, for a thing which is true only by Accident; as

There

Q. C'est quand on suppose pour vray, ce qui est en question; comme

La nature des choses pesantes est de ten-

dre au Centre du Monde,

Les choses pesantes tendent au Centre de la Terre,

Donc le Centre de la Terre, est le Centre du Monde.

Où vous voyez qu'il ya dans la majeure de cet Argument une manifeste petition de Principe.

Q. Qu'est ce que le Sophisme qu'on apelle

non causa pro causa?

R. C'est quand on donne une raison pour une chose qui n'en est pas la veritable raison, comme

Les vases pleins d'eau se fendent à la gelée, Parceque l'eau se ressere, Donc il ya du vuide dans la Nature.

Les vases ne se fendent pas à cause qu'il y a du vuide, mais parceque l'Eau êtant gelée, occupe plus de place qu'auparavant, ce qui est la cause que les vases se fendeut.

Q. Qu'est ce que la Fallace, qu'on appelle fallacia Accidentis?

R. C'est lorsqu'on tire une raison sans restriction, de ce qui n'est vray que par accident; comme

Il

There are men that abuse the Holy Scripture,

Therefore we must not read it.

Q. What is Method.

A. It is an Art that teaches how to dispose well what we have considered, either to discover Truth when we are ignorant of it, or to shew it to others when we already know it.

Q. Is this Method a fourth Action of

1

a

0

S

d

our Spirit?

A. There are some Authors that will have it to be so: As for me, I do not believe it, because a Method being nothing but a Ratiocination of our Spirit, that judges that the things which he has considered before, ought to be so and so disposed, for the Reasons which he doth conceive, consequently ought to be reduced to the third operation of our Understanding.

Q. How must we do to dispose well the things which we have conceived?

A. We must begin by general and simple things, before we come to particular and composed; explain what belongs to a Genus, before we pass to its Species; and divide (as much as it is in our power, and fit to our Subject) the whole

Il ya des Personnes qui abusent de la Saincte Ecriture,

Donc il ne faut pas la lire. Q. Qu'est ce que Methode?

R. C'est un Art de bien disposer ce que nous avons pensé, ou pour découvrir la verité, quand nous l'ignorons, ou pour la prouver aux autres, quand nous la connoissons dêja.

Q. Cette Methode est elle une quatrieme

Action de nôtre Esprit?

R. Il y a des Autheurs qui le veulent ainsy; pour moy je croy que non, parceque la Methode n'étant qu'un raisonnement de nôtre Esprit, qui juge que les choses qu'il a pensé auparavant doivent être ainsy disposeés, pour les raisons qu'il se forme, elle doit être consequemment reduite à la troisieme operation de notre Entendement.

Q. Comment faut il faire pour bien disposer les choses que nous avons penseés?

R. Il faut commencer par les plus generales & les plus simples, avantque d'en venir aux particulieres, & composeés; expliquer ce qui appartient au Genre, avantque de passer à ses Especes; diviser (autant que l'on peut, & qu'il est propre à nôtre Sujet)le tout whole into its proper Parts, and every difficulty into its Cafes.

Q. Why do you fay, as much as it is in our power, and fit to our Subject?

A. It is because there are many occasions, wherein we cannot, and ought not strictly to observe all these things, whether because our Spirit is limited, or because our Subject doth not require it; and so Prudence, Judgment and Reason are very necessary to shew us what we must take, and what we must leave.

Q. How is Method divided?

A. Into a Method of Resolution, which is called Analyse; and into a Method of Composition, which is named Synthese.

Q. What difference do you put be-

tween these two Methods?

A. One begins by General things, before it comes to Particulars; and the other explains Particulars, before it comes to Generals.

Q. What must any one do to answer

well to a Question?

A. He must, before he gives his answer, consider it well; and if it contains an Equivocation, he must distinguish

Logique, ou la Clef des Sciences. 163 tout en ses Parties, & chaque difficulté en tous ses cas.

Q. Pourquoy dites vous, autantque l'on peut, & qu'il est propre à notre Sujet?

R. C'est parcequ'il arrive beaucoup de rencontres, où on ne peut, & on ne doit pas observer toutes ces choses à la rigueur; soit à cause que nôtre Esprit est borné, soit parceque nôtre Sujet ne le demande pas; & ainsy la Prudence, le Jugement, & la Raison sont fort necessaires pour nous faire voir ce qu'il faut prendre, & ce qu'il faut laisser.

Q. Comment divisez vous la Methode?

R. Dans la Methode de Resolution, qu'on appelle Analyse, & dans la Methode de Composition, qu'on nomme Synthese.

Q. Quelle difference mettez vous entre ces deux methodes?

R. L'une commence par les choses generales, avant que d'en venir aux particulieres; & l'autre explique les particulieres avant que d'en venir aux generales.

Q. Comment faut il faire, pour bien re-

pondre à une Question?

R. Il faut, avant que d'y repondre, la bien concevoir; & si elle contient quelque Equivoque, il faut la distinguer, & l'expliquer;

guish and explain it; otherwise he will never agree with him that did propose the Question; they shall not understand one another; they will dispute a long while, and prove nothing.

This finall Treatife will be sufficient to whomsoever is desirous to learn Philosophy.

The End of Logick.

MORAL

Logique, ou la Clef des Sciences. 165 pliquer; autrement vous ne tomberez jamais d'accord avec celuy qui a proposé la question, vous ne vous entendrez pas l'un l'autre, vous disputerez long temps, & ne prouverez rien.

Ce petit Traité suffira à quiconque est desireux d'apprendre la Philosophie.

Fin de la Logique.

MORALE,

# MORAL SCIENCE,

#### OR

## The Way to be Happy.

Q. TS Moral Science the way to be Happy?

A. Yes certainly; for as Logick, directing all the Actions of our Understanding to a good and just reasoning, opens the door to all sorts of Sciences; so Moral Science, guiding the Actions of our will to Honesty and Decency, shews us the way to be Happy.

Q. From whence is derived this word

Moral?

A. From this Latin word Mores, which fignifies Manners, because Moral Science learns how to direct the Actions of our Soul, to get good Manners.

Q. What do you mean by good

Manners?

A. I mean good Habitudes or Cuftoms, as the Custom to be Moderate

# MORALE,

#### o u

Le Moyen d'être Heureux.

A Morale est elle le moyen d'être Heureux?

R. Ouy certainement; car comme la Logique, conduisant touttes les Actions de nôtre Entendement au bon éjuste raisonnement, ouvre la porte à touttes sortes de Sciences; ain la Morale, dirigeant celles de nôtre volonté à l'Honêteté & Bienseance, nous montre le moyen d'être Heureux.

Q: D'on est derivé ce mot Morale?

R. Du mot Latin Mores, qui signisse Moeurs; parce que la Morale enseigne à diriger les Actions de nôtre Ame, pour acquerir de bonnes Moeurs.

Q. Qu'entendez vous par bonnes Mo-

eurs?

e

n

R. J'entend de bonnes Habitudes ou Coutumes, comme la Coutume d'être moderé dans in eating and drinking, or the Cufrom to render what belongs to every one, &c.

Q. How do you get an Habitude or

Custom?

A. By the Exercise of frequent Actions.

Q. What is Moral Philosophy?

A. It is a practical Science, that learns how to Rule well our Actions, in directing them to honesty, that we may live happily in this World.

Q. How do you divide this moral

Science.

A. Into Speculative, that teaches general Rules concerning Vertue and Happiness; and into Practical, which put in use those same Rules and Precepts.

Q. How do you divide the Practi-

cal

A. Into Monastical, Oeconomical, and Politick.

Q. Make me understand this clearly.

A. By Monastical, I do not mean a folitary Life; as that of Hermits, which have renounced human Society; but this Practical Moral Science that teaches every one how to Rule his Acti-

ons,

6

t

(

0

6

CE

ti

CE

pi

12

217

94

cei

ch

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 169 dans le boire & le manger, ou la Coutume de rendre à un chacun ce qui luy appartient, &c.

Q. Comment s'acquiert l'habitude ou

Coutume ?

1

S

1

-

1-

1,

a

ut

at ti-

15,

R. Par l'Exercice de frequentes Acti-

Q. Qu'est ce que la Morale, ou Ethique?

R. C'est une Science Pratique, qui enseigne à bien regler nos Actions, en les dirigeant à l'honêteté, à sin de vivre heureusement en cette vie.

Q. Comment divisez vous la Morale?

R. En Speculative, qui enseigne les preceptes generaux touchant la vertu & la Beatitude; & en pratique, qui met en usage ces mêmes Preceptes.

Q Comment divisez vous la Morale pratique?

R. En Monastique, Oeconomique, & Po-

litique.

Q Faites moy comprendre cela clairement.

R. Par la monastique, je n'entend pas une vie solitaire, comme celle des Hermites, qui ont renoncé à la Societé humaine; mais cette Morale pratique; qui apprend à un chacun à regler ses Actions, & à les di-

riger

ons, and direct them to Honesty and Vertue.

By Oeconomical, I mean this Moral Science, which learns every Father and Mother of a Family, how to Rule well their Children and Servants.

And by Politick, I mean a Moral Philosophy, teaching every Subject how to be a good and useful Member in a Kingdom, viz. in observing the Laws of his Prince, and other Magistrates.

Q. What is the Object of Ethicks or

Moral Science?

A. Human Actions to be directed to honesty and decency.

Q. How do you prove it?

A. I prove it thus, because the Object of a Science is that which is considered by that Science: Now Ethicks or Moral Philosophy consider human Actions to direct them to honesty and decency, therefore the Object of Moral Science are human Actions, to be directed to Honesty and Decency: For as the Object of Physick is natural Body as natural; and the Object of Medicine is human Body as curable; so the Object of Moral Science are the Actions of Man, to be directed to Honesty and Decency.

Q. Which

1

d

m

e7.

(e

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 171 riger à l'honêteté & Vertu.

Par l'Oeconomique j'entend cetté Morale qui enseigne chaque pere & mere de Famille à bien gouverner ses Enfants & Serviteurs.

Et par la Politique j'entend une Morale, qui enseigne chaque Sujet à être un bon & utile Membre de l'Etat, en se conformant aux Loix du Prince, & des autres Magistrats.

Q. Quelest l'Objet de la Morale?

R. Les Actions humaines entantqu'elles se peuvent regler à l'honêteté, & bienseance.

Q. Comment le prouvez vous?

r

.

d

e

.

1-

of

0

h

R. Je le prouve ainsi parceque l'Objet d'une Science est ce qui est consideré par cette Soience; or est il que l'Ethique, ou la Morale considere les Actions humaines pour les diriger à l'honêteté & bienseance; donc l'Objet de la Morale sont les Actions humaines, ent ant qu'elles peuvent être dirigées à l'honêteté, & bienseance. Car comme l'objet de la Phisique est le Corps naturel entant que naturel, & celuy de la Medecine le Corps humain entant que guarrissable; ainsy l'Objet de la Morale sont les Actions de l'homme, entant qu'elles peuvent être dirigées à la bienseance & honêteté.

2

Quell

Q.Which is the end of Ethicks or Mo-

ral Philosophy?

A. The Felicity, or Happiness, that a Man may hope in this Life, whether he be in a Monastical Life, or Oeconomical, or Civil.

Q. How do you prove it?

A. I prove it thus, because all human Actions as they are directed to Decency and Honesty, make a Man live happily in this Life, wherefore it follows clearly that the end of Moral Science is Happiness and Felicity, since it tends to it.

Mark that amongst ends there are some called Principal, and others subordinate, which are related to others, as the skill of Fighting is related to War as to its end; the end of War is Peace, the end of Peace is Repose, and the end of Repose is Felicity, which is the chiefest end. Hence it follows, that amongst good things there are some defired only for the good that they have in themselves, as Felicity: And others defired as means to another end, as Gold, Riches, and Books, which are the Objects of our Defires, because we confider them as means to arrive to another confiderable end, which we look upon as a very good thing. Q. What

# Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 173

#### Q Quelle eft la Fin de la Morale?

R. La Felicité ou la Beatitude, que l'homme peut esperer en cette vie, soit qu'il soit en la vie monastique, soit dans l'Oeconomique, soit dans la Politique.

Q. Comment le prouvez vous?

e

S.

11

e,

ne

ne

a.

e-

ve

ers

as he

m-

ner

on

nat

R. Je le fais voir ainsy, parceque les Actions humaines, entant qu'elles sont dirigées à la bienseance & honêteté, nous faisant vivre heu eusement en cette vie, il s'ensuit clairement que la fin de la Morale, est la Beatitude & Felicité, puisque c'est à quoy elle tend.

Notez qu'entre les fins il y en à qu'on appelle Principales, & d'autres subordonnées, qui ont relation à d'autres, comme l'addresse, de combatre est raportée à la Guerre, comme à sa fin; la fin de la Guerre est la Paix, la fin de la Paix est le Repos, & la fin du Repos est la Felicité, qui est la principale fin; d'on il s'énsuit que parmi les bonnes choses il y en a qui sont desirées seulement pour le bien qu'elles ont en elles mêmes, comme est la Fclicité, & d'aures qui sont desireés comme des moyens pour arriver à une autre fin ; comme l'Or, les Richesses, & les Livres, qui sont les Objets de nos voeux, parceque nous les considerons comme des moyens pour arriver à une autre fin considerable, que nous envisageons comme un grand Bien. I 3

Q. What is a good thing?

A. It is that which all the World covets and defires.

Q. How do you divide a good thing?

A. Into Divine, Metaphysick, Natural and Moral.

Q. What is a Divine good?

A. It is that that contains all Graces which God bestows upon us.

Q. What is a Metaphysick good?

A. It is that that receives a reciprocal Conversion with its Being; as every Good is a Being, and every Being is good; because, as it is a persect Being in its nature, so it is good: Wherefore when God in the Creation of the World said that all things were Good, he did mean a Methaphysick good.

Q. What is a natural good?

A. It is that that is proper and fuitable unto natural things, as unto Fire to burn; unto Birds to fly, and to a Stone to go down, &c.

Q. What is a Moral good?

A. The Vertuous and honest Actions, which are called Vertues.

Q. How do you still divide a good Being?

# Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 175

Q. Qu'est ce que Bien?

d

S

S

e

1

1

R. C'est tout ceque le Monde appete, & desire.

Q Comment divisez vous le Bien?

R. En Divin, Metaphisique, Phisique, & Moral.

Q. Qu'est ce que bien divin?

R. C'est celuy qui comprend toutes les Graces qui nous sont données de Dieu.

Q. Qu'est ce que bien Metaphisique?

R. C'est celuy qui reçoit une reciproque conversion avec son être; comme tout bien est un être, & tout être est bien, parcequ'entant qu'il est un être accompli en sa Nature, il est un bien; c'est pourquoy quand Dieu en la Creation du Monde dit que toutes choses êtoient bonnes, il entendoit parler du bien Metaphisique.

Q. Qu'est ce que le bien Phisique?

R. C'est celuy qui est propre & convenable aux choses naturelles, comme au Feu de brûler, aux Oyseaux de vôler, & à la Pierre de descendre en bas, &c.

Q. Qu'est ce que bien Moral?

R. Les Actions vertueuses & honêtes, qu'on appelle Vertus.

Q. Comment divisez vous encor le

bien?

I 4

En

A. Into a good which is Essentially Good, and of it self, to wit God; and into a Good by Participation, which is no other than the Creature.

Q. How do you divide a good thing

as it is related to a Man?

A. Into honest, Useful, and Pleasing.

Q. What is an Honest good?

A. It is that whereunto our Appetite is ended, as Science and Vertue.

Q. What is an ufeful good?

A. It is that which serves us as a mean to attain honesty; as Riches to become a good Schollar, in supplying with all necessary expences about matters of Learning.

Q. What is a delightful good?

A. It is that which is joyned with the Possession of the thing desired, as Honours whereunto we are arrived by our Merits.

Q. How do you divide again a good

thing?

A. Into goods of Spirit, as Sciences and Vertues; into goods of Body, as Health, Strength and Beauty; into goods of Fortune, as Riches, Dignities, Honours; which are especially called goods of Fortune, because they are subject

## Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 177

R. En bien qui est essentiellement bien & de soy, qui n'est autre que Dieu, & en bien par participation, qui n'est autre que la Creature.

Q. Comment divisez vous le bien entantqu'il est rapporté à l'homme ?

R. En Honête, Utile, & Delectable.

Q. Qu'est ce que bien honête?

R. C'est celuy auquel l'Appetit se termine, comme la Science, & Vertu.

Q. Qu'est ce que bien utile ?

R. C'est celuy qui nous sert de moyen pour parvenir à l'honête; comme les Richesses pour devenir sçavant en fournissant à la depence des Etudes.

Q. Et qu'est ce que Bien delectable?

R. C'est celuy qui est conjoint avec la jonissance de la chose desirée, comme les Honneurs où nous sommes parvenus par le moyen de nos merites.

Q. Comment divisez vous encor le

R. En biens d'Esprit, comme les Sciences, & vertus; en biens de Corps, comme la Santé, la Force, la Beauté; & en biens de Fortune, comme les Richesses, les Dignitez, les Honneurs, qui sont particulierement appelléz biens de Fortune, parcequ'ils •

1 5

Subject to change; and into Sovereign Good, Felicity or Happiness, whose Possession wholly satisfies our Desires, which Moral Philosophy considers as the last end of all human Actions.

Q. Is the Felicity or Happiness of Man in this life consisting in the Plea-

fures of our Body.

A. No, because the Pleasures of our Body either in drinking or eating, or Venereal Recreations, vanish almost in a Moment; and if we will take them without Moderation, they weaken our Body, grieve our Soul, and cause several Infirmities, yea mortal Distempers; and therefore being not able to satisfie us wholly, cannot be our Happiness and soveraign Good.

Q. Doth it consist in the Goods of

Fortune, as Dignities and Riches?

A. No, because all that is desired for another end; Dignities are desired to command and have authority over others; and Riches are wisht for to help us in our Necessities, to take our Pastimes, and to come to an end of our Designs; but Happiness or soveraign Good is the last end, whereunto all others are related and ended. Wherefore

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 179 sont sujets au changement; & en bien Souverain, Felicité, ou Beatitude, dont la Posession assouvit entierement nos desirs, que la Morale considere, comme la dernière sin de toutes les Actions humaines.

Q. La Felicité, ou Beatitude, de l'homme en cette vie consiste t-elle dans les Plaisirs

du Corps ?

e

15

of

1-

11

or

a

m

e-

n-

p.

of

or

to

0-

to

ur

ur

gn

0-

e-

re

R. Non; parceque les Plaisirs du Corps soit au boire, soit au manger, soit aux choses veneriennes passent presqu'en un Moment, & si nous voulons les continuer sans moderation, ils affoiblissent nôtre Corps, attristent nôtre Ame, & causent plusieurs Infirmitez & même des Maladies mortelles, & partant ne pouvant pas nous Contenter entierement, ne peuvent pas être nôtre Beatitude, ou souverain Bien.

Q. Consiste-t-elle dans les Biens de For-

tune, comme Dignitez & Richesses?

R. Non, parceque tout cela est desiré pour une autre sin; car les Dignitez sont desireés pour commander, & avoir authorité sur les autres; & les Richesses sont souhaitées pour subvenir à nos Necessitez, prendre nos Plaisurs, & venir à bout de nos desseins; or la Beatitude ou souverain bien est la dernière sin à laquelle toutes les autres se rapportent & se terminent: Donc les Biens de Fortune,

fore the goods of Fortune, viz. Dignities and Riches cannot be our Soveraign Felicity, because they are not our last end, being related to others. Moreover Happiness or Soveraign good ought to be free from all pain, care, and trouble, which is not found with Dignities and Riches; fince we have great pains in their acquisition; great fear in their conservation; great trouble in their increasing, and great vexation in losing them: For who is he that, being highly exalted in Dignities, and overflowing in Riches, doth wish for no more? Therefore feeing that no Man is fatisfied with those things, we cannot settle our Happiness in them.

Q. Doth it consist in the Praise, Esteem, Honour, or Reputation, which

we receive among Men?

A. No, For Happiness ought to be in him that enjoys it; so that it must not depend upon another; but Praise, Esteem, Honour, and Reputation depend upon another; for, as saith Aristotle, bonor est in bonorante, on non in bonorato. Moreover Praise, Esteem, Honour, and Reputation, being wisht for another end; as to have an Authority over others,

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 181 Fortune, savoir les Dignitez & Richesses ne peuvent pas être notre souverain Bien, puisqu'elle ne sont pas notre derniere fin, car elles s: rapportent à d'autres. De plus la Felicité, ou souverain Bien doit être exempt de peine, de souci, & inquietude, se qui ne se trouve pas avec les Richesses & Dignitez, puisque nous avons de la peine à les ocquerir, de la crainte en les conservant, du trouble à les accroitre, & de la douleur en leur perte. Car qui est celuy qui est si êlevé en Dignitez, & si regorgeant de Richesses, qui n'en desire encor davantage? Puis donc qu'on n'est pas satisfait dans ces choses icy, on ne peut pas y etablir la Beatitude.

Q. Consiste t elle dans la Louange, Estime, Honneur, ou Reputation que nous rece-

vons parmy les Hommes?

r

S,

R. Non, Car la Beatitude, doit tellement être en celuy qui la possede, qu'elle ne depende point d'autruy; or la Lonange, l'Estime, l'Honneur; & la Reputation dependent d'autruy, car comme dit Aristote, l'honneur est en l'honorant, & non en l'honoré. Deplus la Lonange, l'Estime, l'Honneur, & la Reputation étant dessireés pour une autre Fin, comme pour être

others, and command them, they cannot be our Happiness, since the Happiness of Man ought to be the last end of all things.

Q. Doth it consist in Health?

A. No, For although the health of our Body be a Treasure, which we do not know but by its loss; yet Happiness doth not consist therein, both because we desire health for another end, as for to enjoy Pleasures and Honours; and because a Man may be unhappy in enjoying a perfect health.

Q. In what then doth the Happiness

of Man confift in this Life?

A. In the Pleasure proceeding from a continuity of vertuous Actions, joyned to an exemption from all forts of Miseries; and to an Enjoyment of all forts of goods of Mind, of Body, of Nature and Fortune.

Q. Why do you say proceeding from

a continuity of vertuous Actions.

A. Because to be perfectly happy in this Life, it is not sufficient to exercise some particular vertuous Actions, or to live vertuoufly in a certain time of our Life, as in our youth, we must be so all our Life time: For, who foever once commits Morale, ou le Moyen d'être Heureux 183 en Authorité audessus de autres, & leur commander, elles ne peuvent pas être la Beatitude, puisque la Beatitude de l'homme doit être la derniere sin de touttes choses.

Q. Consiste-t-elle dans la Santé?

R. Non, Car quoyque la Santé du Corps soit un thresor, que nous ne reconnoissons que par sa perte, neantmoins la Beatitude n'y consiste pas, & parceque nous seubaitons la Santé pour une autre sin, comme pour joüir des Plaisirs & Honneurs; & parcequ'un homme peut être Malheureux en joüissant d'une parfaite Santé.

Q. En quoy donc consiste la Beatitude de

l'homme en cette vie?

1

n

n

e

0

11

11

ts

R. Dans le plaisir, qui procede d'une continuité d'Actions verteuuses, jointe à une exemption de touttes sortes de miseres, & à la jonissance de touttes sortes de Biens tant de l'Ame que du Corps, tant de Nature que de Fortune.

Q. Pourquoy dites vous qui procede d'une continuité d'Actions Vertueuses?

R. C'est que pour être parfaitement heureux en cette vie, il ne suffit pas de faire quelque Action vertueuse, ou de vivre vertueux en un certain temps de nôtre vie, comme dans la jeunesse, il le faut être durant tout le temps que nous vivons; car quicon-

que

commits Sin, although he comes again into the way of vertue, yet he receives a grief in his Mind, and a shame for having committed it, which hinders him to be perfectly happy in this World.

Q. Why do you say joyned to an Exemption from all sorts of Miseries, and to the Enjoyment of all sorts of Goods?

A. Because to be perfectly happy in this World, we must be free from Miseries and Vexations, during the course of this Life, and enjoy all the Goods of Body, Soul, and Fortune. We must have the health and strength of Body, which are feldom separated, proceeding from one and the same cause, viz. from a good Temper, and a perfect disposition of the Parts of the Body. must possess Beauty, which consists in a just Proportion of all the Parts of the Body; in a fresh Complexion, in a good Grace, in a pleasing Carriage and Behaviour, in a modest Look, in a grave and fweet Countenance, in a composed Visage, and rather smiling than fevere. We must have Riches, for without them what can a Man undertake, and hope, especially in the Age wherein

t

9

f

p

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 185 que commet une fois le peché, encore qu'il se remette au chemin de la Vertu, reçoit toute-fois quelque regret en son Ame, & quelque honte de l'avoir commis, ce qui empeche qu'il ne puisse être parfaitement heureux en cette vie.

Q. Pourquoy dites vous jointe à une Exemption de toutes sortes de Miseres, & à la Joüissance de toutes sortes de Biens?

R. Parceque, pour être perfaitement heureux en ce Monde, il faut être exempt de Miseres & d'Afflictions durant tout le cours de cette vie, & jouir de tous les Biens du Corps, de l'Ame, & de la Fortune. Il faut avoir la Santé & la force du Corps, qui sont rarement separables; d'autant-qu'elles procedent d'une même cause, qui est le bon Temperament, & la parfaite disposition des parties du Corps. Il faut posseder la Beauté, qui consiste en la juste proportion de toutes les parties du Corps, dans un Teint Vermeil, dans la bonne Grace, dans un Maintien agreable, dans un Regard modeste, dans une grave Douceur, dans un Visage composé, & plutot riant que severe. faut avoir les Richesses, car sans elles que peut on entreprendre, & esperer, particulierement dans le siecle où nous sommes, où tout se fait pour de l'Or. Et pour le faire court ;

wherein we live, where all things are made for Gold fake. And to make it short, we must possess all other Goods both of Nature and Fortune; and we must enjoy them all our life time; for, he that should have lived a long while in enjoying all these Goods, if afterwards he should lose them, and fall into Misery, he could not be esteemed persectly happy.

Q. Why was not Solon willing we should account no man happy but af-

ter his death?

A. Because the man that lives now enjoying all forts of Pleasures, Honours and Riches, may notwithstanding come to a bad and shameful end.

Q. Since there are so many Conditions earnestly required for mans happiness in this life, is it possible for him to

be here perfectly happy?

A. That is not possible, moraliter loquendo (morally speaking) because human Life beginning by Tears, and continuing in a thousand forts of miseries, troubles, cares, and sudden Accidents, and ending with grief, it is very difficult, and in a moral Sence impossible for him to be perfectly happy in this

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 187 court; Il faut avoir tous les autres Biens, tant de la Nature que de la Fortune, & il les faut avoir durant tout le cours de la vie; desorteque celuy qui auroit vécu un long temps en jouissant de tous ces Biens, s'il venoit ensuite à les perdre, & à être miserable, il ne pouroit pas être estimé parfaitement beureux.

Q. Pourquoy Solon ne vouloit il pas qu'on estimat aucun homme heureux qu'aprez sa mort?

R. C'est parceque l'homme, qui vit à present en jouissant des Plaisirs, Honneurs & Richesses, peut neantmoins avoir une honteuse & mauvaise Fin.

O. Puisqu'il y a tant de Conditions requises pour la beatitude de l'homme en cette vie, est il possible qu'il y puisse être par-

faitement beureux?

.

S

R. Cela n'est pas possible moralement, parlant, parceque la vie de l'homme commençant par les pleurs, continuant dans mille sortes de miseres, troubles, soins, & Accidents inopinez. & finissant par la douleur, il est fort difficile, & moralement impossible qu'il puisse être parfaitement heureux en cette vie : Neantmoins phisiquement parlant

this Life: Nevertheless, physice loquendo (physically speaking) that is not impossible; for that may happen when God pleases, for it is in his Power to make men, all whose Actions, shall be Vertuous, that shall be free from all Miseries, and shall enjoy all forts of Goods.

Q. How then can a man be happy in this Life?

A. In enjoying a good Health; in having enough to help him in his Necessities, and in conforming all his Actions to Honesty and Decency; for in doing so, he hath the Testimony of a good Conscience, an inward satisfaction, a Joy in his Heart, a Peace, Quietness and Delight in his Soul; an Honour and Esteem of all his Acquaintance, and a Hope well grounded to enjoy in the other World the Presence of God, who is his true and soveraign Good.

Q. Why do you fay that in doing fo,

he hath a Hope well grounded?

A. Because God hath promised Eternal Life, and the enjoyment of his Prefence (which is the soveraign good of man in the other Life,) to them that

fhall

P

1

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 189
parlant cela n'est pas impossible; car cela
peut arriver, lors qu'il plaira à Dieu de
l'ordonner ainsy; car Dieu peut faire des
hommes, dont toutes les actions seront vertueuses, qui seront exempts de toutes miseres, & qui joniront de toutes sortes de
Biens.

Q. Comment est ce donc que l'homme

peut être beureux en cette vie?

a

)-

J-

of

n

o,

r-

eof

at

all

R. En jouissant d'une bonne Santé, en ayant suffisamment des biens pour subvenir à ses Necessitez, & en conformant toutes ses Actions à la Bienseance & Honéteté; car en agissant ainsy, il a le Temoignage d'une bonne Conscience, une satisfastion interieure, une foye dans le Coeur, une Paix, Tranquillité, & Plaisir dans l'Ame, un Honnenr & Estime de tous ceux qui le connoissent, & une Esperance bien fondée, pour jouir en l'autre vie de la presence de Dieu, qui en est le veritable, & souverain Bien.

Q. Pourquoy dites vous qu'en agissant ainsy, il a une Esperance bien fondée?

R. C'est parceque Dieu a promis la vie eternelle, & la Joüissance de sa Presence (qui est le souverain Bien de l'homme en l'autre vie) à ceux qui garderont ses Commandements

shall keep his Commandments; that is, that shall live vertuously, or conform all their Actions to Honesty and Decency.

Q. What is a moral Vertue?

A. It is, faith Aristotle, an Elective Habitude consisting in Mediocrity determined by Reason, as a prudent Man should determine it.

Q. Why do you call it an Habitude?

A. Because it is got by frequent

Actions.

Q. Why do you call it Elective?

A. It is to shew, that Vertue doth not only depend on our Will, but is also practifed with Counsel and Deliberation: And by this difference, moral Vertue is distinguished from Arts and Sciences, which consist in the Understanding.

Q. Why do you fay, confifting in Me-

diocrity?

A. It is to distinguish it from Vice, which, although it be done with deliberation, as Vertue is, yet doth not consist in Mediocrity, but in an excess or a defect.

Q. Why do you say determined by Reason, as a Prudent man should determine it?

A. Because

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 191 mandements, c'est adire, qui vivront vertueusement, ou conformeront leurs Actions à la Bienseance & Honêteté.

Q. Qu'est ce que vertu morale?

R. C'est, dit Aristote, une Habitude Elective, qui consiste en la Mediocrité determinée par la Raison, comme un homme prudent le determineroit.

Q. Pourquoy l'appellez vous Habitude?

R. C'est parcequ'elle s'acquiert par la frequentation des Actions.

Q. Pourquoy l'appellez vous Elective?

R. C'est pour faire voir, que la Vertu ne depend pas seulement de la Volonté, mais aussi qu'elle est exercée avec Conseil & Deliberation, & par cette différence, la Vertu morale est distinguée des Sciences & des Arts, qui consistent en l'Entendement.

Q. Pourquoy dites vous qui consiste en la Mediocrité?

?.

fs

1-

R. C'est pour la distinguer du vice, qui, quoyqu'il se pratique avec deliberation, ainsy que la vertu, ne consiste pas pourtant dans la Mediocrité, mais dans l'excez ou defectuosité.

Q. Pourquoy dites vous determinée par la raison, comme un homme prudent la determineroit. R. C'est

A. Because it ought to be different according to the Circumstances of Time, Places, and Persons: As for Example, Liberality, which confifts in the middle of Covetousness and Prodigality, ought to be other in a private Man than in a Magistrate; and other in a poor Citizen than in a rich Gentleman: And even in respect of one and the same Person, it ought to be different according to Places, Times and Perfons: As for Example, I must give more respect to a Magistrate when he is fitting to judge, than when he plays in his Garden. I am to be more devout in the Church than at the Play; and I am bound to be more charitable towards a poor Man of my Religion, than towards a Heathen, if they be both in an equal Necessity. From whence it follows, that the Proportion that ought to be observed in the Practise of Vertue, ought to be Geometrical, and not Arithmetical.

62

Q. What difference do you put between an Arithmetical and Geometrical

Proportion?

A. An Arithmetical Proportion confiders the equality of Numbers, without having

## Morale, or le Moyen d'être Heureux. 193

R. C'est parcequ'elle doit être differente Selon les Circonstances des temps, des lieux, & des Personnes: Par exemple la Liberalité, qui consiste dans le milieu de l'Avarice & de la Prodigalité, doit être autre dans un bomme privé que dans un Magistrat, & autre dans un fimple Bourgeois, que dans un riche Gentilbomme; & même à l'egard l'une même personne; elle doit être differente selon les Lieux, les Temps, & les Personnes: Par exemple, je dois plus rendre de respect au Magistrat quand il est dans son Siege de Justice, que quand il jone dans son fardin. Je dois être plus devot à l'Eglise, qu'à la Comedie ; & je dois être plus charitable envers un pauvre de ma Religion, qu'envers un Payen, lorsqu'ils sont ans une égale necessité: D'on il s'ensuit, que la Proportion, que l'on doit observer n dans l'exercice de la vertu, doit être Geon metrique & non Arithmetique. 1-

0

, e

i-

e-

al

si-

ut

ng

Q. Quelle difference mettez vous entre proportion Geometrique, & Arithmeique?

R.La Proportion Arithmetique regarde Egalité des Nombres, sans avoir egard à l'Egalité K

having any respect to the equality of Reasons; and on the contrary a Geometrical proportion considers the equality of Reasons, without having any respect to the equality of Numbers: As for example, if I must distribute a hundred Crowns between four Persons, if I give Five and twenty to each one, than I observe an Arithmetical Proportion. And if one of them deserves as much as the three others, and because of his merit I give him Threescore and sisteen Crowns, and Five and twenty to the three other Persons ac-

M

G

de

Br

do

fer

Pu

an

do

cin

per

fer.

l'es

Di

ma

d'u

ocri

voi

Q. How must we do to observe well this Geometrical Proportion in the

cording to their merits, then I observe

Practice of Vertue?

a Geometrical proportion.

A. We must pray to God to enlighten our understanding; it behoveth us to be very Prudent, but above all to be very pious towards God, and charitable

towards our Neighbour.

Objection. You say that moral Vertue ought to consist in the Mean or Mediocrity; that seems not to be true, because there are Vertues seeming to have no Mean, as Justice, Magnificency, Magnanimity,

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 193 l'Egalité des Raisons; & la Proportion Geometrique au contraire regarde l'Egalité des Raisons sans avoir egard à l'Egalité des Nombres: Par exemple, si je dois distribuer cent ecus à quatre personnes, si je donne à chacun vingt cinq ecus, alors j'observe la Proportion Arithmetique. Et si l'un des quatre merite autantque les trois autres, & qu'à cause de son merite je luy donne soixante & quinze ecus, & les vingt cinq autres aux trois autres hommes à Proportion de leur merite, à lors j'observe la Proportion geometrique.

Q. Comment faut il faire pour bien obferver cette Proportion geometrique dans l'exercice de la Vertu?

9

0

e

le

)-

e-

18

R. Il faut en demander les lumieres à Dieu; il est besoin d'une grande prudence, mais sur tout d'une pieté envers Dieu, & d'un Amour envers le prochain.

Objection. Vous dites que la Vertu morale doit consister dans un Milieu, ou Mediocrité; il semble que cela n'est pas veritable, parcequ'il y a des Vertus qui semblent n'avoir point de milieu, comme la Justice, la

K 2 Magnificence,

Magnaminity, and the Love towards

M

M

en

7 6 la

0

Fa

té,

VE

le

foi

6 fic

la

ch

log

20

je il

222 St:

Dr 23 2

773

God and our Neighbour.

A. As for Justice, I answer, that there is a middle to be observed; for excess in the distribution of Pains is called Rigour and Cruelty; and Defect is named Favour.

As for Magnificency and Magnanimity, I fay that they ought to be ruled by Reason, (which may be called a Mean or Mediocrity) for it must be according to Persons, Times, Places, and other Occasions; otherwise Magnificency may pass for a Folly and Superfluity; and Magnanimity for a

Rashness and Temerity.

And as for the Love towards God and our Neighbour, I say that they are Divine Vertues; whereof it is not here the Question, speaking of Moral ones only; nevertheless I may say, that excess may be found in the one and the other, for there may be Superstition in the love of God, and Imprudence in the love towards our Neighbour, which Imprudence may produce feveral per-nicious Effects: As for example, if by an excess of Love towards my Neight bour, I bestow all my goods upon a to lewd

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 197

Magnificence, la Magnanimité, & l'Amour

envers Dieu & le prochain.

9

,

7.

a

d

e

re

es

Χ.

0.

in

in

er-

R. Quant à la Justice, je répond qu'il y a un milieu à observer, car l'excez dans la distribution des peines est appellé Riqueur & Cruauté; & la defectuosité est appellée Faveur.

Quant à la Magnificence & Magnanimité, je dis qu'elles doivent être reglées au niveau de la raison, (ce que l'on peut appeller le Milieu ou mediocrité) car il faut que ce soit selon les personnes, les Temps, les Lieux & autres Occasions; autrement la Magnificence peut passer en Folie & Superfluité; & la Magnanimité en Temerité.

Et quant à l'Amour de Dieu & du prochain, je dis que ce sont des vertus theologales, dont il n'est pas icy question, car nous ne parlons que des morales; toutefois je puis dire, que dans l'un & dans l'autre il s'y peut trouver de l'excez : car dans l'Amour de Dieu il peut y avoir de la Superch stition, & dans celuy du prochain de l'Imprudence, qui peut causer beaucoup de perby nicieux Effects: Par exemple, si par un exgh. cez d'Amour envers mon prochain je donne a tous mes biens à un debauché, outre que je wd me mets dans une grande incommodité, K 3

198 Moral Science, or the Way to be Happy. lewd man, besides that I bring my self into a great inconveniency, I give like wise an increasing to his Vices.

Q. How must we do that we may find this Middle or Mean, wherein con-

fifts moral Vertue?

A. We must depart from that extremity, which we are naturally more inclined to, and bend on the other side; as the Gardners do when they will make straight a young crooked Tree, for then they bend him on the contrary side.

Q. What is required to render a vertuous Action worthy to be rewarded?

A. It ought to be voluntary; for if it be done either by Fear, or Violence, I mean against our Will, it doth deserve no reward, or at least it doth not deserve so much, as when it is done hear-

tily, and with a good will.

So it is concerning a bad Action, done either without confideration, or by fear, or constraint; for it ought not to be punished, or if it must receive punishment, it ought to be less than when it is done with Restection and Consent.

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 199 je donne encor de l'accroissement à ses Vices.

Q. Comment faut il faire pour trouver ce milieu, où consiste la Vertu morale?

R. Il faut s'eloigner de l'extremité, à laquelle nous reconnoissons avoir plus d'inclination naturelle, & pancher de l'autre côté, ainsi que font les Jardiniers; car quand ils veulent redresser un jeune Arbre tortu, ils le panchent de l'autre côté.

Q' Qu'est il requis pour rendre une Acti-

on vertueuse digne de recompence?

R. Il faut qu'elle soit volontaire, car si elle est faite par Crainte, ou par Violence, je veux dire contre nôtre volonté, elle ne merite point de recompence, ou pour le moins elle n'en merite pas tant que quand elle est faite de bon coeur, & de bonne Volonté.

Ainsi en est il d'une méchante action faite sans y penser, ou par Crainte, ou par Contrainte; car elle ne doit pas être punie, ou si elle doit recevoir quelque punition, il faut que ce soit plus legerement que quand elle est faite avec Reslexion, & con

Sentement.

y

1-

-

1.

e

10

y

r.

it

re

e.

1.

n,

10

ht

e-

ess

nc

Is

K 4 La-

Q. Is a bad Action, done by Ignorance, to be excused or to be punisht?

A. There is an Ignorance furis, and an Ignorance Falli; the former doth not excuse, and ought to be punish'd; but the latter excuses, and ought not to be punisht.

Q. Make me understand, What is an Ignorance Juris, and what is an Igno-

rance Facti?

A. If any one, after having stollen and killed, should be ignorant it were ill done, this Ignorance would not excuse him; for he might have asked advice and counsel; and this is called Ignorantia furis: But if a Man after having gone a long Voyage, should return into his own Country, and against his knowledg should marry his own Sister, this Ignorance should be excused and not be punished; this Ignorance is called Ignorantia Facti.

2

r

10

ê

10

10

Q. When men, being upon the Sea, to fave both their Vessels and Life, throw their Goods into the Waves, is that Acti-

on voluntary or constrain'd?

A. It is both; it is voluntary, because it is done with Reslection, Choice and Consent; and it is constrained, because they

# Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 201

Q La mauvaise Action qui se fait par Ignorance est elle excusable, ou doit elle être punie?

R. Il y a une Ignorance de droit, & il y a une Ignorance de fait; celle là n'excuse pas, & par consequent doit être punie; mais celle cy excuse, & ne doit pas être punie.

Q. Faites moy comprendre ce que c'est qu'Ignorance de Droit, & Ignorance de Fait?

R. Si quelqu'un, aprez avoir derobé & tué, ignoroit que ce fut malfait, cette Ignorance ne l'exeuseroit pas, & il seroit puni nonobstant son ignorance, parce qu'il pouvoit avoir recours aux gens de Conseil, & demander leur advis; & cette ignorance s'appelle Ignorance de Droit, mais si un bomme, aprez avoir fait un long Voyage, revenoit dans le pays, & sans le sçavoir épousoit sa propre Soeur, cette Ignorance seroit excusable, & ne seroit pas punie; & cette ignorance s'appelle ignorance de Fait.

Q. Quand ceux qui sont sur mer, pour sauver leur vaisseau & leur vie, jettent leurs biens dans les ondes, cette Action là est

elle volontaire ou contrainte?

S

d

-

1,

W

i-

(e

d

fe

y

R. Elle est l'une & l'autre; elle est volontaire, parcequ'elle est faite avec Reflexion, choix & consentement; & elle est con-

trainte,

they lose their Goods with Repugnancy and against their Will.

Q. What things are requifite in moral

Actions?

A. Will, Deliberation, and Election.

Q. Make me understand that clearly.

A. Our Will, in the end of her Actions, doth always propose to her self something good, either true or apparent, and never an ill thing as ill, but always under the colour and appearance of Good; for what Crime soever is committed by wicked men, it is always for some end, if not honest, at least useful or delectable.

Deliberation confults of the Means fit to obtain our end; as a Physician confults whether it be convenient to let

blood or to purge.

And Election, which is an Effect of Consultation, amongst several means afore considered, chuses the sittest, and puts them in practise.

Q. Is Deliberation found in all our

Actions?

A. No; it is only found in those that are possible, and are to be done; for we never faw a Wise man consult-

ing

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 203 trainte, car c'est avec Repugnance qu'ils perdent ainsy leurs biens.

Q. Quelles choses sont requises dans les

Actions morales ?

7

1

1-

ıt

r-

is

rt

it

1.

et

of

ns

nd

ur

fe

lt-

ng

R. La Volonté, la Deliberation, & l'E-lection.

Q. Faites moy voir cela clairement.

R. La volonté, dans la fin de ses Actions se propose tonjours pour objet le bien soit vray, soit apparent, & non jamais le mal entantque mal; mais tonjours sous la couleur & apparence du Bien; car quelque Crime que comettent les méchants, c'est tonjours pour quelque sin, sinon honête, aumoins utile, ou delectable.

La Deliberation consulte des moyens propres pour arriver à la fin; ainsi un Medeein consulte s'il est expédient de saigner, ou de purger.

Et l'Election, qui est un effet de la Consultation, entre plusieurs moyens dont on avoit deliberé, choisit les plus propres, & les

met en pratique.

Q. La Deliberation se trouve-t-elle dans

toutes nos Actions ?

R. Non, elle se trouve seulement dans celles qui sout possibles, & qui sont à faire; sar on n'a jamais veu un homme bien cense.

104 Moral Science, or the Way to be Happy. ing about impossible things, nor about those that are done, neither about those that happen either by Necessity or by Chance; because they cannot be changed to our advantage by our Confultation.

Q. Doth a man commit vicious Acti-

ons v luntarily?

A. Yes, otherwise Magistrates should not punish Malefactors; and since they punish them, 'tis because they did voluntarily commit a Crime. Moreover, if we have a power to do good Actions voluntarily, by a like reason we have also a power to do bad.

Q. Which is the Subject of Vertues and Vices?

A. Passions, which are called Motions, or Agitations of the Soul.

Q. Which way comes a Paffion? or how is our Soul moved and agitated?

A. Its Object is first considered either true, or at least probable; then fancied good or bad, and confequently pleafing or unpleasing, and therefore to be defired or to be avoided; and fo our Soul by the mean of animal Spirits is mov'd and agitated. From thence it follows, that from the Agitation of our Soul

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 205 censé consulter des choses impossibles, ni de celles qui sont faites, non plus que des choses qui arrivent par necessité, ou fortuitement; parcequ'elles ne peuvent être changeés à nôtre advantage par nôtre Consultation.

Q. L'homme fait il des Actions vicieu.

fes volontairement?

R. Ouy, autrement les Magistrats ne puniroient pas les Masfaiteurs; & puisqu'ils les punissent, c'est à cause qu'ils ont commis le crime volontairement. Deplus si nous avons le peuvoir de faire de bonnes Actions volontairement, pour une même raison nous en pouvons faire des mauvaises.

Q Quel est le Sujet des Vertus & des

Vices ?

S

r

e

r

is

ırıl

R. Ce sont les Passions, qu'on appelle des Motions ou Agitations de l'Ame.

Q. Comment se fait la Passion, ou comment est ce que l'Ame est emene, & agitée?

R. L'Objet est premierement consideré viray, ou aumoins probable; puis imaginé bon ou mauvais, & consequemment delectable ou facheux, & partant à desirer ou a fuir, & ainsi l'Ame par le moyen des Esprits animaux se trouve emene, & agitée; D'où il s'ensuit que c'est à l'agitation de l'Ame, procedante de la Connoissance que nous

Soul, proceeding from the knowledg of an Object represented to our outward Senses, and Imagination, every Passion proceeds.

Q. How many Passions are there?

A. Commonly we reckon Eleven; because either the Object, which we think upon, is good, and to be desired; or it is bad, and to be avoided. If it be good, it causes Love, a Desire to obtain it, and a Delight in its Possession; and if it be bad, it produces a Hatred, Shunning, and Displeasure when it is come. But if the Object good or bad is considered difficult to be got, or avoided, than it produces, Hope, Despair, Fear, Beldness and Anger.

Q, Are there any Authors that have

reckoned more than Eleven?

A. Yes, Cartesias begins with Admiration, then goes on with Esteem, Veneration, Contempt, Pride, Humility or Abjection, Love, Hatred, Cupidity or Desire, Animosity, Boldness, Cowardise, Syntherese, Joy, Sorrow, Envy, Piety, Complacency, or Delight in himself, Grief, or Repentance, Favour, Gratefulness, Indignation, Anger, Glory, Shame and Disgust.

Q: Why.

Morale, ou le Moyen d'être Heureux 207 nous avons de l'Objet representé à nos sens externes, & à nôtre Imagiaation, qu'est rapportée chaque Passion.

Q. Combien y attil de Passions?

R. Ordinairement on en conte Unze; parceque ou l'Objet que l'on considere est bon & à desirer, ou il est mauvais, & à eviter. S'il est bon, il produit l'Amour, le Desir de l'acquirir, & le Plaisir en sa jouissance; & s'it est mauvais, il produit la Hane, la Fuite pour l'eviter, & le Deplaisir lorsqu'il est arrivé. Que si l'Objet bon ou mauvais est consideré difficile à acquerir, ou à eviter à lors il produit l'Esperance, le Desespoir, la Crainte, la Hardiesse, & la Colére.

Q. Y a-t-il des Autheurs qui en ont conté

davantage?

R. Ouy, Des cartes commence par l'Admiration, puis continue par l'Estime, la Veneration, le Mepris, la Superbe, Humilité ou Abjestion, Amour, Haine, Cupidité ou Désir, Animosité, Hardiesse, Pusillanimité, Syntherese, Joye, Tristesse, Envie, Pitié, Complaisance en soy même, Douleur ou Repentence, Faveur, Gratitude, Indignation, Colere, Gloire, Pudeur, Degout.

Q. Why doth Cartefius make fuch an Enumeration of Passions?

A. Because of the Connexion that he has found among them.

Q. Shew me that evidently.

A. As foon as we judg an Object to be extraordinary, and new, then we admire it, and because this may happen before we know whether this Object is convenient, or no, for that reason Admiration seems to be the first of Passions. It has no contrary; for, if the Object represented has nothing in it self extraordinary, we are not moved at it, and we think upon it without Passion.

After Admiration come Esteem and Veneration, if we do sancy any excellency in our Object; and Contempt, if we think it to be base and abject. And because the Object may be in us, and that we may esteem or despise our selves, from thence proceed Pride, and Humility. And because the Object may be considered good in our respect, from thence proceeds Love; and if it be considered as being hurtful, then it causes Hatred. From this consideration of good and evil come out all other Passions.

Q. Pourquoy Des Cartes fait il un tel denombrement des Passions?

R. C'est à cause de la connexion qu'il a

trouvé entre elles.

Q Faites moy voir cela clairement.

R. Aussitôt que nous Jugeons un Objet être extraordinaire & nouveau, nous l'admirons; & parceque cela peut arriver avantque nous connoissions, si cet objet nous est convenable ou non, pour cette raison l'Admiration semble être la premiere des Passions. Elle n'a point de contraire; parceque, si l'objet qui se presente n'a rien en soy d'extraordinaire, nous n'en sommes point excitez, & nous le considerons sans Passion.

Aprez l'Admiration vient l'Estime, & la Veneration, si nous considerons de l'excellence dans nôtre objet; & le mepris, si nous y imaginons de la Petitesse. Et parceque l'Objet peut etre en nous mémes, & que nous pouvons nous estimer, ou mépriser, delà vient la Superbe, & Humilité, & parceque l'objet peut être consideré comme bon à nôtre egard, delà naist l'Amour; & s'il est consideré comme nuisible, à lors il produit la Haine. De cette consideration du Bien & du Mal procedent les autres Passions, & premierement le Desir ou Cupidité, qui arrive lorsque

Paffions. First of all Defire or Cupidity, which happens when not only we long for the acquisition of a Good absent, and for the shunning of an Evil which we think will come to pass; but also when we wish for the confervation of fome Good, or for the abfence of fome Evil: And when we imagin that the Good defired may be obtain'd, from thence proceeds Hope: If we think that it is hard to be acquired, from thence comes Fear. When we are in a great Hope to get it, from thence proceeds Affurance or Confidence: And when we think on the contrary, from thence comes Dispair. And because there may be difficulty in the choice of Means fit to obtain the Good defired, from thence comes Doubt, or the suspension of our Mind, Animosity or Boldness, Pusillanimity or Cowardife. And when, whithout having first put away the hesitation of our Mind, we determine our felves to an Action, from thence comes Syntherelis or the Worm of Conscience. The confideration of a prefent good causes Joy, and the confideration of a present Evil brings forth forrow. But if Good is confidered

\* The sindérèse of Bossut.

lorsque non seulement on desire l'acquisition du Bien qui est absent, & la fuite du Mal qu'on croit devoir arriver, mais encore lors qu'on Souhaite la conservation de quelque Bien, ou l'absence de quelque Mal. Et lorsque nous nous imaginons que le Bien desiré se peut obtenir, delà vient l'Esperance; si nous pensons que l'acquisition en est difficile, delà vient la crainte. Lorsque nous avons une grande Esperance de l'obtenir, delà. procede l'Assurance, ou Confience: Et quand nous nous representons le contraire, delà vient le Desespoir. Et parce qu'il peut y avoir de la difficulté dans le choix des Moyens pour obtenir le Bien desiré, de là vient le Doute, ou Balancement de nôtre Esprit, l'Animosité, ou Hardiesse & Pusillanimité ou Poltronerie. Et lorsque sans avoir mis bas le Doute, ou Hesitation d'Esprit, nous nous determinons à quelque action, delà vient la Synterese, ou Remord de Conscience. La consideration du bien present cause la Joye, & la consideration du mal present produit la Tristesse. Que si le Bien est consideré comme appartenant à autruy & que nous l'en estimions indigne, cela cause l'Envie; & si c'est un mal, il produit la Pitié, qui, comme l'Envie, est une espece de Tristesse. Or parceque nous

\* JUYTA priors of John Damascene K. Aquinas: used in the Imitatio Book XI.C. IV Jos "repenatio". considered as belonging to another; and if we fancy him unworthy of it, that causes Envy; and if it be an Evil, it produces Pity, which, as Envy, is a kind of forrow. But because we may confider the Caufe of Good and Evil, not only as prefent, but also as absent, the Good done by us causes in us an inward Pleafure, which is the sweetest of all Passions; and on the contrary, the Evil committed by us produces Grief and Vexation. Moreover, the good done by others produces Favour; and if we receive this good, it causes Thankfulness or Acknowledgment: And likewise the Evil committed by others, when it doth not concern us, then it doth only produce Indignation; and Anger, if it regards us.

If the Good, which is, or was in us, be related to the Opinion of others, it causes Glory, and Evil on the contrary produces Shame: And whereas the continuation of that which is good breeds a filling and glutting, from thence comes a Disgust. One might again mark here as many other different Passions, as our Soul may differently con-

sider an Object.

pouvons considerer la Cause du bien ou du mal tant present qu'absent, le Bien que nous avons fait nous cause une complaisance interieure, qui est la plus douce de toutes les passions, & aucontraire le mal que nous avons commis excite la Douleur. Deplus le Bien, que les autres font, cause la Faveur; & si nous resevons ce bien, il produit la Gratitude, ou Reconnoissance: Par une semblable raison le Mal qui est commis par les autres, quand il ne nous touche pas, à lors il produit seulement l'Indignation; & la Colère, s'il nous regarde.

Et si le Bien, qui est, ou a été en nous, est rapporté à l'Opinion que les autres en peuvent concevoir, il produit en nous la Gloire; de le mal au contraire produit la Honte. Et dautant que la Continuation du Bien engendre rasassiement, de là vient le Dêgout. On pouroit encor icy marquer autant d'autres differentes Passions, que l'Ame peut confidérer differemment un Objet.

Note, that according to Cartesius, all these different Passions may be reduced unto Six, viz. Admiration, Love, Hatred, Desire, Joy, and Sadness, because all the others are derived from them.

Q. What is Admiration?

A. It is a fudden occupation of the Soul towards an Object, which feems to be rare and extraordinary.

Q. What difference is there between

Admiration and Astonishment?

A. No other but that Aftonishment is an excess of Admiration.

Q. Give the Definition of Love and

Hatred.

A. Love is an agitation of the Soul, proceeding from the Motion of the Spirits, which incites her to joyn her felf willingly with the Objects that feem to be fuitable and convenient; and Hatred is an agitation proceeding from the Spirits, which induces our Soul to feparate her felf by confent from the Objects that appear to her to be hurtful.

Q. What difference do you put between the Love of Concupiscence and the

Love of Benevolence?

A. The Love of Benevolence is when we do wish good to some body without

any

Remarquez, que selon des Cartes, toutes ces differentes Passions se peuvent reduire à Six; sçavoir à l'Admiration, Amour, Haine, Desir, Joye, & Tristesse; parceque toutes les autres en sont derivées.

Q. Qu'est ce qu'Admiration?

R. C'est une soudaine occupation de l'Ame envers un Objet, qui luy semble rare & extraordinaire.

Q. Quelle difference y a t-il entre Admi-

R. Point d'autre, sinonque l'Etonnement est un excez d'Admiration?

Q. Donnez moy la Definition de l'Amour;

& de la Haine.

R. L'Amour est une agitation de l'Ame, procedante du mouvement des Esprits, qui l'incite à se joindre par volonté aux Objets qui luy semblent convenables; & la Haine est une agitation procedante des Esprits, qui incite l'Ame à se séparer par consentement des Objets, qui lui paroissent nuisibles.

Q. Quelle difference mettez vous entre Amour de Concupiscence, & Amour de Bienveillance?

R. L'Amonr de Bienveillance est lorsque nous voulons du bien à quelqu'un sans aucun any mixture of our Interest; and the Love of Concupiscence is when we love any one; not because of the good Qualities that are in him, but only for the Profit that we may receive from him.

Q. What difference is there between

Amity and Devotion ?

A. Amity has a respect unto Men, and Devotion takes commonly God for its Object; I say commonly, because sometimes it regards also Men and our Country. Moreover in Amity the Lover prefers himself to the Loved; but in Devotion the Lover doth always prefer to himself its Object loved; so that he doth not fear to die for his Conservation, as it appears by several Examples of Persons that accepted death willingly to save the Life of their Princes and Countrymen.

Q. What is Defire?

A. It is an agitation of our Soul proceeding from the Spirits, whereby she is disposed not only to wish for the possession of a Good absent, and for the conservation of that which is present, but also for the absence of an Evil both present and to come.

Q. Give

m

li

le

ti

F

Pa

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 217 aucun mélange des nôtre Interest; & l'A-mour de Concupiscence est, lors que nous aimons quelqu'un non à cause des bonnes qualitez qui sont en luy, mais seulement pour le Prosit que nous en pouvons retirer.

Q. Quelle difference y a-t il entre Amitié & Devotion?

R. L'Amitié regarde les hommes, & la Devotion a ordinairement Dieu pour objet; fe dis ordinairement, parceque quelquefois elle regarde aussi les hommes, & la Patrie. De plus dans l'Amitiél'Amant se prefére à l'aimé; mais dans la Devotion l'Amant prefére toûjours à foy même son Objet aimé, ensorte qu'il ne craint pas de mourir pour sa conservation; ainsy qu'il appert par plusieurs Exemples de Personnes, qui se sont livrées à la mort pour conserver la vie de leurs Princes, & Concitoyens.

Q. Qu'est ce que le Desir?

R. C'est une agitation de l'Ame, procedante des Esprits, par laquelle elle est disposée à souhaiter non seulement la joinssance du bien absent, & la conservation du present, mais encore l'absence du Mal, tant de celuy qui est present, que de celuy qui peut arriver.

Q. Donnez

Q. Give me the Definition of Joy.

A. It is a joyful agitation of our Soul in the possession of a good represented as her own.

Q. What is Sorrow?

A. It is a languishing agitation of our Mind, caused by the Evil which our Soul represents to her self as her own, by the mean of the Spirits of our Brain.

Q. Which are the Causes of these two

different Paffions?

A. Joy proceeds from the Opinion of a Good, and Sorrow from that of an Evil. Nevertheless the one and the other do sometimes proceed from the good or bad disposition of our Temper.

Q. What is the reason that Joy causes a reddish and Vermillion Colour in our

Face.

A. Because Joy opening our Heart, its Blood runs quickly through all the Veins, and so swelling the parts of our Visage, renders it more fair and agreeable.

Q. Why doth Sorrow commonly ren-

der our Visage Pale?

Q. Donnez moy la Definition de la Joye?

R. C'est une joyeuse agitation de l'Ame dans la possession d'un Bien, qui luy est representé comme sien.

Q. Qu'est ce que la Tristesse?

R. C'est une languissante agitation d'Esprit causée par le mal que l'Ame se represente comme sien par le moyen des Esprits du Cerveau.

Q. Quelles sont les Causes de ces deux

differentes Passions?

R. La foye procede de l'opinion du bien, & la Tristesse de celle du mal; neantmoins l'une & l'autre procedent quelquefois de la bonne ou mauvaise disposition de nôtre temperament.

Q. D'où vient que la Joye produit une Couleur rouge & Vermeille sur le Vi-

Sage?

f

1

e

es

ır

rt,

ne

ur ee-

en-

use

R. C'est parceque la Joye ouvrant le Coeur, le sang s'ecoule promptement par toutes les Veines, & ainsi enflant les parties du visage, le rend plus serain & plus agreable.

Q. D'où vient que la Tristesse rend or-

dinairement le visage pâle?

A. Because it shuts up our heart, which is the cause that the Blood running slowly through our Veins, and growing colder, gives a bleak and whitish colour to our Face.

Q. And why doth forrow fometimes produce a red Colour upon our Face?

A. Because it is joyned with other Passions, as Love, Desire and Hatred; for these Passions, heating the Blood, which comes out of the Liver, thrust it into our Heart, and from thence into our Face, which is the cause that it appears red.

Q. What is the reason that Shame

makes us blush?

A. That comes in part from the Love of our felves, and in part from a Defire to avoid a prefent Infamy, which is the cause that the Blood is brought from our Heart into our Face, and so causes it to grow red.

Q. What difference do you put be-

tween Death and Swouning?

A. By Death the heat of our Heart is intirely stifled; and by Swouning it is so choaked that there still remains enough to kindle it again.

Q. From whence proceeds Laughing?

A. From

R. C'est parcequ'elle resserre le Coeur, ce qui est la cause que le sang coulant lentement par les veines, & devenant plus froid, donne une couleur pâle à nôtre Visage.

Q. Et d'où vient qu la Tristesse produit

quelquefois une Rougeur sur le Visage?

R. C'est parcequ'elle se joint à d'autres Passions, comme à l'Amour, au Desir & à la Haine; car ces Passions, échaufant le sang qui vient du Foye, le poussent au Coeur, & dela au Visage, ce qui est la cause qu'il paroit rouge.

Q. D'où vient que la Pudeur ou la Honte

nous fait rougir?

1

t

t

t

R. Cela vient en partie de l'Amour de nous mêmes, & en partie du desir d'éviter une presente infamie; ce qui est la Cause que le sang est conduit du Coeur au Visage, & ainsy le fait rougir.

Q. Quelle difference mettez vous entre la

Mort & l'Evanchissement?

R. Dans la mort la chaleur du Coeur est entierement suffoquée; & dans l'Evanonissement elle est tellement suffoquée, qu'il en reste encor assez pour la rallumer.

Q. D'où procede le Ris?

L 3 R. D'une

A. From a sudden Admiration of a thing that seems pleasing to us, which, swelling our Lungs, forces the Air to come out impetuously, which causeth this inarticulate Voice called Laughing.

Q. Which is the Spring of Tears, and

from whence do they proceed?

A. They are Vapours which come out from our Eyes, whose cause commonly is the sadness which we receive, because of an Object that suffers, and which we do love.

Q. Which is the Cause of those Sobbings and Sighings which are joyned

with Tears?

A. It is an abundance of Blood, which, swelling our Lungs, doth hastily expel the Air out of them, and so causes Sobbings in our Throat.

Q. Which is the cause of Sighings?

A. It is a forrow, which, closing our Heart, and hindring the Blood from going into our Lungs, is the cause why

we Sigh.

Q. What is the Reason that at the Play we do sometimes feel Joy, sometimes Sadness, other times Love, other times Hatred, and several other Passions?

A. That

fl

t

R. D'une soudaine Admiration d'une chose, qui nous paroit agreable, laquelle enflant nos polmons contraint l'air d'en sortir avec impetuosité, ce qui cause cette voix inarticulee qu'on appelle. Ris.

Q. Quelle est la Source des Larmes, &

quelle en est la Cause?

R. Ce sont les Vapeurs qui sortent des yeux, dont la cause est ordinairement la Tristesse, que nous avons d'un Objet qui soufre, & que nous aymons.

Q. Quelle est la Cause des Gemissements qui accompagnent les Larmes?

R. C'est une abondance de sang, qui, enflant les polmons, en chasse l'Air avec precipitation, & ainsi cause les Gemissèments dans le Gosier.

Q. Quelle est la Cause des Soupirs?

R. C'est la Tristesse, laquelle resserrant le Coeur, & empêchant que le sang ne monte aux polmons, est la cause que nous Soupirons.

Q. D'où vient qu'êtant à la Comedie nous sentons quelquefois de la Joye, quelquefois de la Tristesse, d'autrefois de l'Amour, d'autrefois de la Haine & plusieurs autres Passions?

L 4 R. Cela

A. That comes from the different representation of Objects to our Imagination?

Q. What is Jealoufy?

A. It is a kind of Fear joyned to a defire of keeping the enjoyment of a good, which is the cause that we examine the lightest Causes of suspicion, and take them for reasons of great consequence.

Q. What is Emulation?

A. It is a kind of Animosity, which doth encourage us to undertake things wherein we hope to succeed, because we see that several others have got a good success therein.

Q. What is Envy ?

A. It is a Vice that is found in a bad natural Disposition, which is the cause that some Persons are afflicted for the Good that they see coming to others.

I do not speak here of the Definition of the other Passions, because they are sufficiently explain'd in the Enumerati-

on here before.

Q. Tell me the number of Moral Vertues.

A. Justice, Courage, Temperance, Prudence, Liberality, Magnificency, Magnanimity,

R. Cela vient de la differente representation des Objets à nôtre Imagination.

Q. Qu'est ce que la Jalousie?

R. C'est une Espece de crainte jointe à un desir de se conserver la possession d'un Bien, qui fait qu'on examine les plus petites causes de soupçon, & qu'on les prend pour des raisons de grande consequence.

Q. Qu'est ce qu'Emulation?

R. C'est une Espece d'Animosité qui nous encourage à entreprendre des choses, où nous esperons renssir, parceque nous avons veu que d'autres y ont eu un bon succez.

Q. Qu'est ce qu'Envie?

R. C'est un vice qui est dans un mechant naturel, & qui est la cause que quelques personnes s'affligent du bien qu'ils voyent arriver aux autres.

Je ne parle pas icy de la Definition des autres Passions, parcequ'elles sont suffisament expliquées dans le denombrement que j'en ay fait cy devant.

Q. Dites moy le nombre des Vertus

Morales.

R. fustice, Force, Temperance, Prudence, Liberalité, Magnificence, Magnani-L 5 mité,

Magnanimity, Clemency, Truth, Civility, Affability, Courtefie, which may be reduced to the four preceding Vertues called Cardinal.

Q. What difference do you put be-

tween these four Vertues?

A. Justice consists in distributing Rewards and Punishments with a Geometrical Proportion; Courage consists in overcoming Fear; Temperance in moderating the Pleasures of our Body; and Prudence in directing and ruling all our Actions according to Time, Persons, and Places.

Q. Why do you call them Cardi-

nal?

A. Because of this word Cardo, which fignifies an Hinge, for, as Doors move upon Hinges, so upon these four Vertues move all other Moral Vertuous Actions.

Q. What is Justice?

A. It is a moral Vertue, whereby we keep Equity both in the distribution of Rewards and Punishments, and in our dealing and trading: In a word, it is to render what belongs to every one.

Q. Which are the Vices opposite to

Justice ?

A. Excess

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 227 mité, Clemence, Verité, Entregeant, Affabilité, ou Courtoisse, qui se reduisent aux quatre premieres Vertus qu'on appelle Cardinales.

Q. Quelle difference mettez vous entre

ces quatre Vertus?

R. La Justice consiste à distribuer à un chacun avec proportion Geometrique les Recompences & les Peines; la Force consiste à surmonter la Crainte; la Temperance à moderer les plaisirs du Corps; & la Prudence à conduire & regler toutes nos Actions selon les Temps, les Personnes & les Lieux.

Q. Pourquoy appelle-t-on ces vertus

Cardinales?

R. C'est à cause du mot Latin Cardo, qui signifie Gon, dautant que comme les Portes roulent sur les gons, ainsi sur ces quatre vertus roulent toutes les autres Actions morales vertueuses.

Q. Qu'est ce que la Justice?

R. C'est une vertu morale, par laquelle nous gardons l'Equité, en la distribution des recompenses & des peines, & dans le commerce des biens externes; en un mot c'est rendre à un chacun ce qui luy appartient.

Q. Quels sont les vices opposez à la

Fustice ?

R. l'Excez,

A. Excess and Defectuosity.

Q. How do you divide Justice?
A. Into distributive and commutative.

Q. What is distributive Justice?

A. It is that Justice that keeps equality according to the Geometrical Proportion; that is to fay, which, in distributing Rewards and Punishments, has a respect to the Merits of Persons, Time, Place, and other circumstances: As for Example, he that offends a Magiftrate according to diffributive Juflice, ought to be more feverely punisht than he that offends a private Person. And he that commits an Infolence in a Church during the Divine Service, deferves a greater Punishment than if he had committed fuch an Insolence in a Tavern.

Q. What is a commutative Justice?

A. It is that Justice, that keeps an Arithmetical proportion, I mean, that has no respect but to Quantity, without confidering the merit of the Persons: As for Example, the same fort of Corn and Wine is as much fold to a Magistrate, and to a Prince, as to a Tradieman and Country-man.

Q. What

R. L'Excez, & la Defectuosité.

Q. Comment divisez vous la Justice?

R. En distributive & commutative.

Q. Qu'est ce que la Justice distributive?
R. C'est celle qui garde l'Egalité selon la proportion Geometrique, c'est à dire, qui, en distribuant les Recompences & les Peines, a égard aux merites des Personnes, au Temps, au Lieu, & autres circonstanstances. Par exemple, celuy qui offence un Magistrat, selon la Justice distributive doit être plus severement puni, que celuy qui offence une personne privée; & eeluy qui commet une Insolence dans l'Eglise durant

le Service Divin, merite un plus grand Supplice que s'il avoit commis cette même

Insolence dans un Cabaret.

t

a

n

at

ut

s:

rn gi-

હ-

at

Q. Qu'est ce que la Justice commutative?
R. C'est celle qui observe la proportion
Arithmetique, c'est à dire qui n'a egard
qu'à la Quantité, sans considerer le Merite des Personnes. Par exemeple la même
sorte de bled & de vin est vendue autant à
un Magistrat, & à un Prince, qu'à un Artisan & Paysan.

Q. What is Right?

A. Right is an equivocal Word, for sometimes it is taken for an Authority and Power: Thus we fay the Right of Masters over their Servants, when we mean the Authority and Power; and other times it is taken either for the Laws, which have a respect to divine things, and then it is called Divine Right; or for the Laws that have refpect to Human and Civil things, and then it is called civil and human Right. Sometimes it is taken for the natural Right, which is common to all Animals, as to keep their Lives and little ones; and fometimes for the Right of Nations, which is common to all Countries, or at least to those that are wifely Governed, as that an Embassador may have the Liberty of his Religion in what Country foever he is fent to.

Q. What is the Law of Talion?

A. It is a Law that orders Punishment equal to the harm done to another. This was the Law in Moses's time, that ordered a Tooth for a Tooth, and an Eye for an Eye; and we may say that this is also the Law of the Cospel, since

it

ti

Do

té

en

un

de

ar

Et

Q. Qu'est ce que le Droit?

R. Le Droit est un mot Equivoque, car quelquefois il se prend pour Authorité & Puissance, ainsi nous disons le Droit des Maîtres sur leurs Seviteurs, pour dire l'Authorité & puissance. Et d'autrefois il se prend ou pour des Loix qui regardent les choses Divines, & à lors il est appellé droit divin; ou pour des Loix qui regardent les choses humaines, & civiles, & à lors il est appellé Droit civil & bumain. Quelquefois il se prend, pour le droit naturel, qui est commun à tous les Animaux, comme de conserver leur vie, & leurs petis. Et d'autrefois pour le Droit des Nations, qui est commun à toutes Nations, ou pour le moins à celles qui sont un peu policées, comme qu'un Ambassadeur ayt Liberté de sa Religion en quelque Pays qu'il soit envoyé.

Q. Qu'est ce que la Loy de Talion?
R. C'est une Loy qui porte que chacun recoive une peine egale aumal qu'il à fait à un autre. C'etoit la Loy durant le Temps de Moyse, qui ordonnoit que la Dent sût arrachée pour la Dent, & l'oeil pour l'oeil Et on peut dire encore que cette Loy est aussy de

it is written that we shall be measured with the same measure as we measure others; and whosoever shall kill with the Sword, shall perish with the Sword.

Q. What is that that you call a Bond

in Law?

A. It is an Obligation whereby we are bound to perform what we have promised.

Q. How do you divide an Obliga-

tion ?

A. Into Natural and Civil; the former binds without forcing, as when one presents me with Twenty Guineas, then I am bound by the natural Law to be grateful, but I cannot be forced to it; and the latter binds and forces, if I do not perform what I am bound to.

Q. Upon what is a Civil Bond

grounded.

A. Upon a Contract, or other thing equivalent to a Contract.

Q. How is a Contract made?

A. Either by Word, or by Writing, or by Consent, or by something mentioned in the Contract, as a thing lent, or committed to another Mans keeping, or pawned, &c.

Note

t

C

de l'Evangile; puisqu'il y est écrit que nous serons mesurez de la même mesure que nous mesurons les autres; Et que celuy qui frapera du Glaive, perira par le Glaive.

Q. Qu'est ce que vous appellez Obligati-

on en Loy?

R. C'est ce par quoy nous sommes obligez d'accomplir ce que nous avons promis.

Q. Comment divisez vous l'Obliga-

R. En Naturelle & Civile; la premiere oblige sans forcer, comme quand quelqu'un me presente Vingt Guinez, à lors je suis obligé par la Loy naturelle d'être reconnoissant, mais je ne puis pas y être forcé; & la seconde oblige, & force, si je n'accomplis pas ce à quoy je suis obligé.

Q. Sur quoy est fondee l'Obligation Ci-

vile?

1

0

I

d

1.

t,

5,

R. Sur un Contract, ou autre chose equi-

Q. Comment se fait le Contract?

R. Ou par Parole, ou par Ecriture, ou par consentement, ou par quelque chose mentionée dans le Contract, comme une chose prêtée, ou mise en dépost, ou en Gage, & c.

Note that we are fometimes bound to render the same thing lent to us, and sometimes not: As for example, when one lends me his Horse, his Boots, his Cloak, &c. he intends that the same Horse, Bootes, and Cloak be rendred to him; but when he lends Twenty Crowns, or Twenty Bushels of Corn, he does not bind that the same be rendred, but only Twenty Crowns, and Twenty Bushels of Corn as good as those that he hath lent.

Note 2. That when a thing is committed to some body for a safer keeping, he is bound to render it without deceit, and without making use of it; likewise he that has received something in pawn, ought to render it to him from whom he hath received it, as soon as he payeth that which he has pawned

it for.

Q What is an Obligation by word?

A. It is a Bond proceeding from the question of one of the Contractants, and from the answer of the other; as do you promise to pay so much Money such a day? and the other answers yes, I do promise.

Q. What is a Bond by Writing?

A. It

d

ck

il

il

d'

Pa

tas

por

Notez que quelquefois nous sommes obligez de rendre la même chose qu'on nous a prêtée, comme par exemple quand quelqu'un me prête son cheval, ses Botes, son Manteau, &c. Il a intention que le même cheval, les mêmes Botes, & le même Manteau luy soient rendus; mais quand il prête vingt Ecus, ou vingt boisseaux de bled, il n'oblige pas qu'on luy rende le même, mais seulement vingt ecus, & vingt boisseaux de bled ausy bons que ceux qu'il a prêté.

Notez 2. que, quand quelque chose est donnée en Depost à quelqu'un, il est obligé de le rendre sans fraude, & sans s'en Servir; pareillement celuy qui a receu quelque chose en gage, doit la rendre à celui dont il l'a receue, aussi tôt qu'il paye ce pourquoy il l'a engagée.

Q. Qu'est ce qu'une Obligation par parole?

R. C'est celle qui procede de la question d'un des Contractants, & de la Reponce de l'autre, comme promettez vous de payer tant d'argent un tel jour? & l'autre repond, ouy, je le promets.

e

s,

15

9.

rs

It

Q.Qu'est ce qu'une Obligation par Ecriture? R. C'est

A. It is when one contracts by written Promises, which are called Bills.

Q. What is an Obligation by Con-

fent?

A. It is when we buy, fell, exchange, &c. It is so called, because it depends wholly upon the consent of the Contractants, although there be nothing written.

Q. Upon how many ways is grounded a Bond of a thing equivalent to a

Contract:

- A. Upon three. 1. In doing the bufiness of a Friend absent, without having order from him; for the Sollicitor may repeat all that he hath spent upon his Friends account, and the Friend may ask to be discharged, if he has been damnified. 2. In being Administrator, for he is bound to his Pupil, and mutually the Pupil to his Administrator. 3. In holding something in common with others; for, if one of the Partners spends Money; as for example, to repair a Ship, he may have an Action against the others, in case they refuse to pay their part of what he hath disburfed.
  - Q. What is Courage?

A. It

R. C'est quand on contracte par promesses écrites, qu'on appelle Cedules.

Q. Qu'est ce qu'Obligation par Consente-

ment?

R. C'est quand on achete, on vend, on exchange, &c. Elle est ainsi appellée, parcequ'elle depend entierement du Consentement des Contractants, quoyqu'il n'y ayt rien d'écrit.

Q. Combien y a t il d'Obligations fondées sur une chose equivalente à un Con-

tract?

n

of

X.

re

fe

at

It

R. Trois. 1. En faisant les affaires d'un Amy absent, sans avoir charge de luy, car le Negotiateur peut avoir Action pour repeter tout ce qu'il a depencé au Sujet de son Amy, & l'Amy peut demander d'être dedomagé s'il a été mal Servi. 2. En étant Administrateur, car il est obligé à son Pupille, & mutuellement le Pupille à son Administrateur. 3. Par la Communauté de quelque chose commune à plusieurs, en la quelle si quelqu'un des associez a depencé de l'argent, comme par exemple pour racomoder un Navire, il peut avoir Action contre les autres, au cas qu'ils refusent de payer leur part de ce qu'il a debourcé.

Qu'est ce que la Force?

A. It is a moral Vertue, which, ruling Fear and Boldness, makes us either to overcome courageously, or to suffer constantly all the Difficulties that are found in our commendable designs.

Q. Which are the Vices opposite to

this Vertue?

A. Cowardife and Rashness; and as the former is very shameful, so the latter is very dangerous.

Mark that Boldness and Constancy are Vertues found always with Cou-

rage.

Note also that this Vertue is sometime called Heroick, when it is so extraordinary, that it seems to be above all human Courage; as when Horatius Cocles maintaining alone upon a Bridge the Effort of an Army, saved his Country.

Q. What is Temperance?

A. It is a moral Vertue, moderating the Pleasures of our Body, whether they come from the inward, or from the outward Sences.

Q. Which Vices are opposite to Tem-

perance?

A. One confifts in Excess, and the other in Desectuosity.

Note

1

1

l

t

(

d

les Se

I

d

#### Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 239

R. C'est une vertu morale, qui, reglant la Crainte & la Hardiesse, nous fait resoudre à surmonter courageusement, ou supporter constamment toutes les difficultez qui s'opposent à nos louables desseins.

Q. Quels sont les Vices opposez à cette

Vertu?

R. La Lacheté, & la Temerité; comme la premiere est tres honteuse, aussy la derniere est tres dangereuse.

Notez que la Hardiesse, & la Constance sont des vertus, qui tonjours accompagnent

le Courage.

e

15

e

is

ıg

y

ne

n.

0.

ote

Notez aussy que cette vertu est quelquefois appellée Herorique, quand elle est si extraordinaire, qu'elle semble surpasser les Forces humaines, comme quand Horatius Cocles soutenant seul sur un Pont l'effort d'une Armée, sauva son Pays.

Q. Qu'est ce que la Temperance?

R. C'est une vertu morale, qui modere les plaisirs du Corps soit qu'ils viennent des sens exterieurs, soit des interieurs.

Q. Quels sont les vices opposez à la Temperance?

R. L'un consiste en l'Excez, & l'autre

dans la Defectuosité.

Notez

Note that Piety, Continence, Chaftity and Modesty, do commonly accompany Temperance.

Q. What is Prudence?

A. It is a moral Vertue, which forefeeing the future things that may happen and not happen, confults, and deliberates with discretion, to the end that we might not be surpris'd.

Q. How do you divide Prudence?

A. Into Jurisprudence, and into Politick, Oeconomical, and Monastical Prudence.

Q. What is Jurisprudence?

A. It is a practical Science that teaches how to order the Stile or Form of the Law.

Q. Which are the Laws ordered by

Jurisprudence?

A. These three principal, to live honestly, to offend no body, and to render what belongs to every one, wherein consists all moral Philosophy; so that whosever keeps those Laws, lives without reproach.

Q. What is Politick Prudence?

A. It is a moral Science, that teaches how to govern prudently a Commonwealth.

Q. What

fife

94

24.77

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 241

Notez que la Pieté, la Continence, la Chasteté, & la Modestie accompagnent ordinairement la Temperance.

Q. Qu'est ce que la Prudence?

R. C'est une vertu morale, qui prevoyant les choses futures contingentes, en consulte & en delibere meurement, afinque nous ne soyons pas surpris.

Q. Comment divisez vous la Prudence? R. En Jurisprudence, & en Prudence Politique, Oeconomique, & Monasticalle.

Q. Qu'est ce que Jurissprudence? R. C'est une Science pratique, qui enseigne le Stile & la Forme des Loix.

Q. Quelles sont les Loix que la Juris-

prudence ordonne?

7

1-

es

1-

at

R. Ces trois principales, honêtement vivre, n'offencer personne, & rendre à unt chacun ce qui luy appartient, en quoy consiste toutte la Philosophie morale; desorte que celuy, qui garde ces Loix, mene une vie irreprochable.

Q. Qu'est ce que la Prudence Polytique? R. C'est une Science morale, qui enseigne la maniere de gouverner prudemment

me Republique.

Q. Qu'est

Note that Piety, Continence, Chaftity and Modesty, do commonly accompany Temperance.

Q. What is Prudence?

A. It is a moral Vertue, which forefeeing the future things that may happen and not happen, confults, and deliberates with discretion, to the end that we might not be surpris'd.

Q. How do you divide Prudence?

A. Into Jurisprudence, and into Politick, Oeconomical, and Monastical Prudence.

Q. What is Jurisprudence?

A. It is a practical Science that teaches how to order the Stile or Form of the Law.

Q. Which are the Laws ordered by

Jurisprudence?

A. These three principal, to live honestly, to offend no body, and to render what belongs to every one, wherein consists all moral Philosophy; so that whosever keeps those Laws, lives without reproach.

Q. What is Politick Prudence?

A. It is a moral Science, that teaches how to govern prudently a Commonwealth.

Q. What

Mon

st eté naire

R
ant
sulte
ne so

R.

R.

pruden

chacun siste ton que cel vie irr

Q.

ne la

ane Re

Iorale, ou le Moyen d'être Heureux. 241

Notez que la Pieté, la Continence, la Chaeté, & la Modestie accompagnent ordiairement la Temperance.

Q. Qu'est ce que la Prudence ?

R. C'est une vertu morale, qui prevoyent les choses futures contingentes, en conulte & en delibere meurement, asinque nous e soyons pas surpris.

Q. Comment divisez vous la Prudence? R. En Jurisprudence, & en Prudence Poitique, Oeconomique, & Monasticalle.

Q. Qu'est ce que Jurissprudence? R. C'est une Science pratique, qui eneigne le Stile & la Forme des Loix.

Q. Quelles sont les Loix que la Jurisrudence ordonne?

R. Ces trois principales, honêtement viore, n'offencer personne, & rendre à u. hacun ce qui luy appartient, en quoy conoffe toutte la Philosophie morale; desorte que celuy, qui garde ces Loix, mene une vie irreprochable.

Q. Qu'est ce que la Prudence Polytique?

R. C'est une Science morale, qui enseigce la maniere de gouverner prudemment me Republique.

M

Q. Qu'est

Q. What is a Commonwealth?

A. It is a Multitude of Persons I ving the same Laws, and enjoying the same Prerogatives and Liberties.

Q. How do you call those Persons

A. They are called Citizens.

Q. What is the Obligation of the Citizens?

A. To love, to defend one another and to observe the Laws Establish among them.

Q. How do you divide those Ci

zens?

A. Into Subjects and Magistrates.

Q. What is it to be a Subject?

A. It is to acknowledge an Authory of a Superiour in obeying his Lav Q. How do you divide Subjects?

A. I. Into Natural, which are bein the same Country. 2. Into Stragers, which are admitted to be Natral; that is to say, to be subject to same Laws, and to enjoy the same I munities, as the Natural. 3. Into Notmen. 4. Into Learned. 5. Into Michants. 6. Into Tradesmen. 7. In Soldiers. 8. Into Plough-men, Coamen, &c.

Q. What is it to be a Magistrate

Нарру.

s hag the

ons?

those

other, olished

Citi-

tes.

uthori-Laws.

As? re born Stran-

Natuet to the ame Im-Noble-

to Mer-7. Into Coach.

trate?

A. It

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 243

Q. Qu'est ce que Republique?

R. C'est une multitude de Personnes, qui ont de memes Loix, & qui joniffent de mêmes Privileges.

Q. Comment s'appellent ces Personnes?

R. Elles s'appellent Citoyens.

Q. A quoy sont obligez les Citoyens?

R. A S'aymer, se deffendre les uns les autres, & à observer les Loix établies parmi eux.

Q. Comment divisez vous les Citoyens?

R. En Sujets, & en Magistrats.

Q. Qu'est ce qu'être Sujet?

R. C'est reconnoître l'Authorité d'un Superieur en obeissant à ses Loix.

Q. Comment divisez vous les Sujets?

R. I. En Naturels, qui sont nez dans un même Pays. 2. En Estrangers, qui sont admis pour être naturels, c'est à dire pour être Sujets aux mêmes Loix, & jouir des mêmes Privileges que les Naturels. 3. En Nobles. 4. En Sçavants. 5. En Marchands. 6. En Artisans. 7. En Soldats. 8. En Laboureurs, Caroffiers, &c.

Q. Qu'est ce qu'être Magistrat? M 2 R R. C'est

A. It is to have and exercise Authority over others.

Q. How came it that Magistrates

got that Power?

A. Either by the immediate vocation of God, or by the right of War, or by Succession, or by Election.

Q. What is it to be considered in the

Election of a Magistrate or Ruler?

A. His Age, Birth, and the other Qualities of Body and Mind required to command others.

Q. Which are those Qualities of Body and Mind requisite in a Magistrate

or Ruler?

A. Health of Body, a good Carriage, Gravity, Justice, Clemency mingled with Severity, but above all Prudence.

2. What is to be required in the Of-

ficers of a Magistrate or Ruler?

A. They ought to be Ingenious, Wise, Learned, Eloquent, Sincere, Honest, Just, Civil, well-shap'd, and of an Age between Youth and Old age.

Q. What is the Duty of a Magistrate?

A. 1. To take care that the Divine Service be well observed. 2. That the Laws of the Country be well kept.

3. To

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 245.

R. C'est avoir, & exercer Authorité sur les autres.

Q. Comment est ce que les Magistrats

ont cette Authorité?

R. Ou par la Vocation immediate de Dieu, ou par le Droit de la Guerre, ou par Succession, ou par Election.

Q. Que doit on considerer dans l'Election

d'un Magistrat ou Gouverneur?

R. Son Age, sa Naissance, & les autres Qualitez de Corps, & d'esprit requises pour commander aux autres.

Q. Quelles sont ces Qualitez de Corps & d'esprit requises dans un Magistrat, ou

Gouverneur?

.

6-

f-

ł,

ge

ne

ne

ot.

R. La Santé de Corps, la bonne grace, la Gravité, la Justice, la Clemence mêlée de Severité, mais sur tout la Prudence.

Q. Quelles doivent être les Officiers d'un

Magistrat?

R. Ils doivent être Ingenieux, Sages, Sçavants, Eloquents, Honêtes, Justes, Courtois, bienfaits de Corps, & d'un âge entre la Jeunesse, & la vieillesse.

Q. Quel est l'Office du Magistrat?

R. 1. De prendre garde que le Service divin soit bien observé. 2. Que les Loix du Pays soient bien gardées. 3. De punir M 2 ceux

3. To punish those that transgress them. 4. To encourage those that faithfully keep them.

2. How do you divide a Common-

wealth?

A. Into a Monarchy, and Polyarchy?

Q. What is a Monarchy?

A. It is a multitude of People, whose Government is given to one Person.

Q. What is Polyarchy?

A. It is a Commonwealth, whose Government is committed unto many.

Q. How do you divide Polyarchy? A. Into Aristocracy, and Democracy.

Q. What is Aristocracy?

A. It is a Government which is in the hands of the Noblemen.

Q. What is Democracy?
A. It is a Government, which, by the Votes of the People, is committed by turns to some Particulars.

2. How do you call those Places, where live the Inhabitants of a Com-

monwealth?

A. Either Hamlets, or Boroughs, or Towns, or Cities.

Q. How do you call the chief City

of a Commonwealth?

A. It is called Metropolis.

Note

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 247 ceux qui les transgressent. 4. D'encourager ceux qui les observent fidellement.

Q. Comment divisez vous la Repub-

R. En Monarchie, & en Polyarchie.

Q. Qu'est ce que Monarchie?

R. C'est une multitude de Peuple, dont le gouvernement est donné à une seule Personne.

Q. Qu'est ce que Polyarchie?

R. C'est une Republique, dont le Gouvernement est commis à plusieurs.

Q. Comment divisez vous la Polyarchie?

R. En Aristocratie, & en Democratie.

Q. Qu'est ce que Aristocratie?

R. C'est un Gouvernement, qui est entre les mains des Nobles.

Q. Qu'est ce que Democratie?

R. C'est un Gouvernement, qui, par les suffrages du Peuple, est commis alternativement à quelques Particuliers.

Q. Comment s'appellent les lieux, où demeurent les Habitants d'une Republique?

R. Ils s'appellent ou Hameaux, ou villages, ou Bourgs, ou villes.

Q. Comment s'appelle la principale ville

d'une Republique?

R. Elle se nomme Metropolis.

M 4. Remarquez

Note that a Commonwealth is called Empire, when it is governed by an Emperor; and Kingdom, when it is ruled by a King.

2. What is Occommical Prudence?

A. It is a Moral Science, that teaches how to govern prudently a Family.

Q. What is a Family composed of?

A. Of Husband, Wife, Children, Servants, and Goods or Posessions.

Q. What is the end of Marriage?

A. The Society of the Husband with the Wife, to the end that they may beget Children, and help one another.

Q. What is the Duty of a Husband

towards his Wife?

A. He cught to give her a good Example, to love her tenderly, to command her with respect and civility, to defend her against those that speak ill of her; to support her Infirmities, and to do what he can to maintain her, and please her.

2. What is the Duty of a Wise to-

wards her Husband?

A. She ought to honour and obey him, to support his Faults, to affist him, as much as she can, in his adversity, to comfort

## Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 249

Remarquez que la Republique est appellée Empire, quand elle est gouvernée par un Empereur, & Royaume, quand elle est gouvernée par un Roy.

Q. Qu'est ce que Prudence Oeconomique?

R. C'est une Science Morale, qui enseigne la maniere de gouverner prudemment une Famille.

Q. De quoy est composée une Famille?

R. De Mary, de Femme, d'Enfants, de Serviteurs, & de Biens, ou Posessions.

Q. Quelle est la fin du Mariage?

R. La Societe du Mary & de la Femme, àfin d'engendrer des Enfants, & de s'assister l'un l'autre.

Q. Quel est le Devoir du Mary envers

sa Femme?

R. Il doit luy donner un bon exemple, l'aymer tendrement, luy commander avec respect & civilité, la deffendre contre ceux qui parlent mal d'elle, supporter ses Insirmitez, & faire tout ce qu'il peut pour l'entretenir, & luy, plaire.

Q. Quel est le Devoir de la Femme en-

vers son Mary?

R. Elle doit l'honorer, & luy obeir, supporter ses defauts, l'assister autant qu'elle peut dans son adversité, le consoler en son

M 5 afflictions,

comfort him in his affliction, and not to be too sumptuous in her Garments, and other things belonging to her House.

2. What is the Duty of Parents to-

wards their Children?

A. They ought to take care of their Education, every one according to their Ability and Condition, and the Mother, if the can, ought to fuckle them.

Q. What is the Duty of Children

towards their Parents?

A. To love, honour, and obey them; to take care left they provoke them, and to help them when they are grown old and weak.

Q. What is the Duty of Servants to-

wards their Masters?

A. they ought to be obedient, diligent and faithful.

Q. And what is the Duty of Ma-

sters towards their Servants?

A. They ought to give them a good Example; to provide for them what is necessary for their subsistance; to pay them their Wages; and to correct them when they omit their Duty.

Q. What are those Possessions that

are found in a Family?

A. Money,

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 251 affliction, & n'être point trop somptueuse dans ses habits, & autres choses qui regardent le Mênage.

Q. Quel est le Devoir des Parents en-

vers leurs Enfants?

R. Ils doivent avoir soin de leur Education, châcun selon leur Pouvoir & Condition; & la Mére doit les allaicter, si elle peut.

Q Quel est le Devoir des Enfants envers

leurs Parents?

R. Les aymer, les honorer, leur obeir, prendre garde de ne les point fâcher, & les assister, quand ils sont devenus vieux, & insirmes.

Q. Quel est le Devoir des Serviteurs

envers leurs Maîtres?

R. Ils doivent être obeissants, diligents, & Fidelles.

Q. Quel est le Devoir des Maîtres en-

vers leurs Serviteurs?

1

S

t

y,

R. Ils doivent leur donner bon Exemple, pourvoir de ce qui est necessaire pour leur subsistance; payer leur gages, & les corriger quand ils manquent à leur devoir.

Q. Quelles sont les Posessions, qui se trouvent dans une Famille?

R. L'or,

A. Money, Plate, Houshold-stuff, Corn, Beer, Wine, Cattle, Gardens, Lands, Houses, &c.

Q. How must one do to get Possessi-

ons and keep them?

A. He must be watchful, diligent, and work according to his Condition, he ought not to spend above his Revenue, or more than he gets; and he ought to avoid Play, Taverns, Alehouses, and especially the Company of naughty Women.

Q. What is a monaffical Prudence?

A. It is a Moral Science, that teaches every one how to live honeftly in a monaffical Life?

Q. What do you mean by a mona-

ffical Life?

A. I do not mean the Life of Hermites, that have renounced all human Society, but I mean a Single Life not yet ingaged in Marriage, and free from all publick Offices.

2 What is the Duty of those Persons?

A. To observe the Laws of God, and of those Countries where they live in.

Q. What is Liberality?

A. It is a Moral Vertue, which, moderating the defire of Riches, produces

good

## Morale, ou le Moyen d'être Heureux 253

R. L'Or, l'Argent, les Meubles, le Bled, la Biere, le Vin, les Bestiaux, les Fardins, les Terres, les Maisons, &c.

Q. Comment faut il faire pour acquerir,

& conserver du bien?

R. Il faut être vigilant, diligent, & travailler châcun selon sa condition; Il ne faut pas depencer plus qu'on ne gaigne, ou qu'on a de Revenu; & il faut eviter le feu, les Tavernes, & particulierement la Compagnie des Femmes débauchez.

Q. Qu'est ce que Prudence monastique?

R. C'est une Science morale, qui enseigne un châcun la maniere de vivre honêtement dans la vie monastique.

Q. Qu'entendez vous par vie mona-

stique?

S.

ıd

0.

R. Je n'entend pas la Vie des Hermites, qui ont renoncé à toute Societé humaine, mais J'entend une vie, qui n'est pas encore engagée dans le Mariage, & qui est exempte de toutes Charges publiques.

Q. Quel est le Devoir de ces Personnes?

R. D'observer les Loix de Dieu, & des Pays, où ils demeurent.

Q. Qu'est ce que la Liberalité?

R. C'est une vertu morale, laquelle, moderant le desir d'avoir des Richesses, produit 254 Moral Science, or the Way to be Happy. good and honest Actions, in doing good to another.

Q. What is required in Liberality?

A. The observance of some Circumstances joined to a singular Prudence, which is the Guide of all Moral Vertues.

Q. Which are those Circumstances that are to be observed in Liberality?

A. 1. Every one ought to use Liberality according to his means, and he ought to observe a Geometrical proportion; that is, he ought cateris paribus, to give more to an honest poor Man, than to a wicked one. 2. He ought to distribute his Goods with a good Grace, and speedily, for there are several Persons that give so late, and with so bad a grace, that they seem to do all their Actions with regret.

Q. Which are the Vices opposite to

this Verrue?

A. Prodigality and Covetouinefs.

Q. What difference do you put between a Prodigal and Covetous man?

A. A Prodigal distributes his Goods by Vanity, and without Consideration; and a Covetous retains them under the pretence of Husbandry; a Prodigal Man Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 255 duit de bonnes & honêtes Actions en faisant du bien à autruy.

Q. Qu'est il requis dans la Liberalité?

R. L'observance de quelques Circonstances jointe à une singuliere prudence, qui est la Guide de toutes les Vertus morales.

Q. Quelles sont ces Circonstances qui

sont a observer dans la Liberalité.

R. I. Il faut qu'un chacun use de la Liberalité selon ses Facultez; & qu'il observe une proportion Geometrique, c'est à dire qu'il en departe plus à un bonet hom ne miserable, qu'à un Geux mechant cæteris paribus.

2. Il faut qu'en distribuant ses biens il les donne de bonne grace, & promptement, car il y a plusieurs Personnes qui donnent si tard, & avec une si mauvaise grace, qu'il semble que leur Action se fasse avec regret.

Q. Quels sont les Vices opposez à cette

Vertu?

R. La Prodigalité, & l'Avarice.

Q. Quelle difference mettez vous entre

le Prodigue & l'Avare.

R. Le Prodigue distribue ses biens sans Consideration, & par Vanité, & l'Avare les retient sous pretexte de menagerie; le Prodigue est joyeux & agreable,

are

Man is merry and pleafing, and a Covetous is forrowful and unpleafing.

Q. Who is more to be blam'd, the

Prodigal or the Covetous?

A. It is the Covetous; because a Prodigal, in fpending undifcretly his Goods, commonly hurts none but himfelf, and is useful to others; but a Covetous Man is unprofitable to himfelf, and to all human Society, when he lives; for if he doth good to any body'tis only after his death. I do not speak here of Magnificency, because it doth not differ from Liberality, but because Magnificency has respect to Kings and Princes, which ought to be magnificent, in distributing their Goods amongst their Subjects, as the Sea doth its Waters in the Earth to render it fruitful.

**Q** What is Magnanimity?

A. It is a moral Vertue, that has foveraign Honours for its Object; wherein it differs from Ambition that has also Honours for its Object, but considered as mean.

Note that when these two Vertues are not moderated, they produce several pernicious Effects. Q. What

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 257 l'Avare triste & malplaisant.

Q. Quel est le plus blamable, ou le Pro-

digue, ou l'Avare?

R. C'est l'Avare; parceque le Prodigue, en depensant indiscretement ses Biens, ne nuit ordinairement qu'à soy même, & est utile aux autres; mais l'Avare est inutile à soy, & à toute la Societé humaine durant sa vie; parceque s'il fait du bien à quelqu'un, c'est seulement aprez sa mort. Je ne parle pas icy de la Magnificence, parcequ'elle ne differe de la Liberalité, qu'entant que la Magnificence regarde les Princes & les Roys, qui doivent être Magnifiques en distribuant leurs Biens à leurs Sujets, comme la Mer distribue ses eaux à la Terre pour la rendre fertile.

Q. Qu'est ce que la Magnanimité?

R. C'est une Vertu morale qui a pour Objet les Honneurs souverains, en quoy elle differe de l'Ambition, qui a aussy les Honneurs pour Objet, mais considerez comme mediocres.

Notez que, quand ces deux vertus ne sont pas moderées, elles produisent plusieurs pernicieux Effets.

t

Q. Qu'est

Q. What is Clemency?

A. It is a moral Vertue, which moderating our Anger, causes us to produce honest Actions.

Note that Patience and Modesty are Vertues that always accompany Clemency, and that its opposite Vices are Slowness and Anger.

Q. What is Veracity or Truth?

A. It is a Vertue whereby in our Discourses we say always that which is true, or think to be so.

Q. Is this Vertue very commen-

dable?

A. It is so commendable amongst Men, that they commonly trust their Goods, Honour, Affairs, and Life, on them that are indued with this Vertue; and the Persians did so much esteem it, that they imposed a perpetual silence on them that had been three times Convicted of a Lye, and did for ever deprive them of all Publick Offices.

Q What is a Lye?

A. It is a disguising of Truth.

2 How do you divide Lye?

A. In Malicious, whose End is bad, and tends to the prejudice of others;

in

Va

#### Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 259

Q. Qu'est ce que la Clemence?

R. C'est une Vertu morale, qui moderant nôtre Colere nous fait produire des Actions honêtes.

Notez que la Patience & la Modestie sont des vertus qui accompagnent tonjours la Clemence, & que ses vices opposoz sont la Lenteur & la Colere.

Q. Qu'est ce que la Veracité ou Verité?

R. C'est une vertu, par laquelle dans nos discours nous disons tonjours ce qui est vray, ou Croyons être tel.

Q. Cette vertu est elle fort recommen-

dable?

n

1-

C.

id,

rs;

in

R. Elle est si recommendable parmi les hommes qu'ils consient ordinairement leurs Biens, leurs Honneurs, leurs Affaires, & leur vie à ceux qui sont donez de cette vertu. Et les Perses l'estimoient si fort, qu'ils ordonnoient un perpetuel silence à ceux qu'ils avoient convincu trois fois de mensonge, & les privoient pour tonjours de Charges Publiques.

Q. Qu'est ce que Mensonge?

R. C'est un deguisement de la verité.

Q. Comment se divise le Mensonge?

R. En Malicieux, dont la fin est mauvaise, & tend au prejudice d'autruy; en Officieux,

in officious, whose end is good, tending to the Profit of others; and in a merry or jocond one, whose end is a meer Recreation, without bringing neither Damage nor Profit.

Q. What is Civility, Affability, or

Courtesie ?

A. It is a moral Vertue, which confifts in a kind fashion of speaking to others, and behaving himself gently amongst honest Companies, whose opposite Vices are Uncivility, Clownish-

ness, and Jeasting.

Note that this Vertue is necessary amongit all Persons, but especially amongst those that have the Government of the Affairs of the World; for those that have any business with them, finding themselves received with civil and fair Words, conceive a good hope in time to come, although the present be not favourable. They fay that the Emperor Adrian did so much excel in this Vertue, that never any Person went away from him discontented: And it is reported from Trajan, that his Friends telling him it was a disparagement to his Majesty to speak Courteously to every one, answered thus, I will be such to wards

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 261 Officieux, dont la fin est bonne, & tend à l'utilité d'autruy; & en Joyeux, dont la fin est un pur divertissement sans apporter domage ni utilité.

Q. Qu'est ce qu'Entregent, Civilité, Af-

fabilité, ou Courtoisie?

t

d

n

be

n-

is

a-

is

ds

his

ery

to

rds

R. C'est une Vertu morale qui consiste à parler & à se comporter de bonne grace parmi les bonêtes Compagnies, dont les Vices opposez sont l'Incivilité, ou Rusticité, & la Boufonnerie.

Notez que cette Vertu est necessaire à toutes sortes de Personnes, mais particulierement a ceux qui ont le maniement des Affaires du Monde; car ceux qui ont affaire à eux, se voyant traitez ciuilement, consoivent une bonne esperance à l'avenir, encore que le present ne leur soit pas favorable. On dit que l'Empereur Adrian excella si fort dans cette Vertu que jamais Personne ne s'en alla mécontant de luy. Et l'on raporte de Trajan que ses Amis luy remontrant qu'il sembloit deroger de sa Majesté en se montrant Affable à tout le monde, repondit ainsy, Je veux être tel envers les Personnes privees, que je desirerois d'un Empereur enver s

262 Moral Science, or the Way to be Happy wards every private Person, as I would have an Emperor to be towards me if I was a private Person.

Q. Which are the Effects of Vertue?

A. Three Principal, the First is to render us agreeable unto God; the Second to give peace, quietness, and satisfaction to our Soul: And the Third to get us the Affection of all sorts of Persons; for Vertue has that Particular, that it makes it self to be esteemed even of the wicked.

Q. What is Amity?

A. It is a Conformity of will between two, or feveral Persons, proceeding from mutual knowledge of their Vertue and Integrity of Life.

Q. How do you divide Amity?

A. I. Into Natural, which is common to Animals and Plants; for there are Animals that naturally love one another, and there are Plants, which feed, and grow better, being near some other Plants, than being distant from them: and this kind of Amity is called Sympathy. 2. Into Amity proceeding from the knowledge we have of the good Qualities of another, which causes a conformity of Will, and which cannot be got but with a space of time.

Q. What

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 263 vers moy, si j'êtois une Personne privée.

Q. Quels sont les Effets de la Vertu?
R. Trois Principaux, le premier est de nous rendre agreables à Dieu: Le Second de donner à nôtre Ame une paix, tranquilité & contentement; & le troisieme, de nous concilier l'Amitié de toutes sortes de Personnes; car la Vertu a cela de particulier, qu'elle se fait même honorer des mechants.

Q. Qu'est ce qu' Amitié?

n

er,

W

an

of

ity

ve

ich

ich

ne.

hat

R. C'est une conformité de volontez entre deux ou plusieurs personnes, procedante de la mutuelle connoissance qu'ils ont de leur Vertu, & Integrité de moeurs.

Q. Comment divisez vous l'Amitie?

R. I. En Naturelle, qui est commune aux Animaux, & aux Plantes mêmes; car il y a des Animaux, qui naturellement s'entre ayment; & il y a des Plantes qui se nou-rissent, croissent & conservent mieux étant prez d'autres Plantes, que lorsqu'elles en sont éloignées; & cette sorte d'Amitié s'appelle Sympathie. 2. En Amitié qui procede d'une connoissance que nous avons des bonnes Qualitez d'autruy, qui cause une conformité de volontez, & qui ne s'engendre qu'avec espace de temps.

Q. Quelle

Q. What difference do you put be-

tween Love and Amity?

A. 1. Love doth often proceed from a fudden Passion, and Amity or Friendship from a long Conversation and Acquaintance. 2. Amity is Reciprocal between Friends, and Love may be of the side of the Lover, without being mutually loved. 3. Love is grounded upon Beauty, and Amity upon Goodness. 4. Love is oftentimes hurtful, and Amity is always useful.

Q. Upon what is Friendship to be

grounded, that it may be lasting?

A. It ought to be grounded upon Honesty; for if it be grounded upon Pleasure or Profit, it is as soon lost as the Pleasure, or hoped Profit ceases.

Q. Is Amity necessary among Men?

A. Yes, for the most Potent have need of Friends to maintain their Grandeur, and the Weakest to be strengthened. Besides that it is a great pleasure to be acquainted with a Person to whom we may open our Heart.

Mark that though there be no fecret amongst true Friends, yet, because there is not so great a Friend but may become an Enemy, we must not dis-

cover

Cur

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 265

Q. Quelle difference mettez vous entre

l'Amour & l'Amitié.

R. I.L'Amour procede souvent d'une soudaine Passion, & l'Amitié d'une longue
Conversation & Connoissance. 2. L'Amitié est reciproque entre les Amis, & l'Amour peut être du Côté de l'Amant sans
qu'il soit mutuellement aimé. 3. l'Amour
est fondé sur la Beauté, & l'Amitié sur
la Bonté. 4. L'Amour est souvent nuisible, & l'Amitié est toûjours utile.

Q. Sur quoy doit être fondée l'Amitié

pour être durable.

R. Elle doit être fondée sur l'Honêteté; car si elle est fondée sur le plaisir ou utilité, elle se perd aussitot que le plaisir ou utilité esperée cesse.

Q. L'Amitie est elle necessaire parmi les

Hommes?

1-

e

n

et

fe

ay

lifver R. Ouy, car les plus puissants ont besoin d'Amis, pour maintenir leur Grandeur, & les plus foibles pour se fortifier; outre que c'est un grand plaisir d'avoir quelqu'un avec qui on puisse declarer tout ce qu'on a sur le Coeur.

Notez que, quoyqu'il n'y ayt rien de secret entre les vrays Amis, neantmoins parcequ'il n'y a point de si grand Amy, qui ne puisse devenir Ennemy, il ne faut pas

N

cover him all forts of Secrets, lest one day he should reveal them to our damage, if he should cease to be a Friend.

Mark 2. That Concord, whereby small things increase, may be found amongst all the Citizens of a City, and amongst all the Soldiers of an Army, without being necessary that they should love all one another.

Mark 3. That Society, whereby is oftentimes Amity ingendred, doth not regard Honesty for its Object, as doth Amity; but rather an acquaintance with Persons of the same Age, Condition and Trade.

Q. Which are the Persons with whom we may make Acquaintance and

Friendship?

A. They ought to be Vertuous, Difcreet, and of an equal Condition; otherwise it is impossible to establish a long and lasting Amity.

Q. What is Love?

A. It is a defire of that which is beautiful, or thought to be so, proceeding from a pleasure receiv'd in looking upon it; whereby Love is different from Amity, this latter always considering that which is honest?

Q. What

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 267 luy déscouvrir toutes sortes de Secrets, depeurqu'il ne les revele un jour à nôtre domage, si l'Amitié est alterée.

Notez. 2. Que la Concorde, parla quelle les petites choses croissent, peut se trouver entre tous les habitants d'une ville & tous les soldats d'une Armeé, sans qu'il soit necessaire qu'ils s'entrayment tous les uns les autres.

Notez 3. Que la Societé, dont souvent l'Amitié s'engendre, n'a point pour Objet le bien, & l'honêteté, comme l'Amitié; mais plutôt une hantise de personnes de même Aage, de même Condition & Va cation.

Q. Quelles sont les Personnes avec qui on doit faire Amitié?

R. Il faut qu'elles soient vertueuses, difcretes, & d'egale condition, autrement il est impossible d'établir une longue, & durable Amitié.

Q. Qu'est ce que l'Amour?

1

d

f-

0-

is

d-

ng

ng

R. C'est un desir de ce qui est beau, ou eru tel, qui procede du plaisir receu en le regardant; en quoy l'Amour differe de l'Amitié, qui se propose tonjours ce qui est bonête.

N 2

Q. Qu'est

Q. What is Beauty?

A. The Beauty of the Soul is nothing but a Spiritual Grace, proceeding from a bright of Vertues; and the Beauty of Body is a good Grace, confifting both in a fresh Complexion, and in the proportion of the Parts of the Body.

Q. Which is the Sign of a true

Love ?

A.It is when the Lover not only takes delight in feeing what he loves, but alfo greives at its absence; because to take only a delight in seeing a beautiful Object, 'tis not a certain Sign of Love, that being common to all forts of Persons, we must besides feel a smarting grief at the absence of the Object loved; for, when we love truly, we think always upon the Object loved, from thence this Proverb is come, viz. That the Soul of a Lover lodges in the Body of the Person loved.

Q. Which are the Effects of a true

Love ?

A. It doth fuddenly change the Manners and Conditions of Lovers; it makes those that are faint hearted, Bold and Couragious; it awakes those that are drowsie and sluggish; it renders brisk and

# Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 269

Q. Qu'est ce que la Beauté?

R, La Beauté de l'Ame n'est autre chose qu'une grace Spirituelle, qui procede de la Splendeur des vertus. Et la Beauté du Corps est une bonne Grace, qui consiste dans un Teint vermeil, & dans la Proportion des Parties du Corps.

Q Quel est le Signe d'un veritable A-

mour ?

t

e

1.

es

d

re

sk

nd

R. C'est lorsque l'Aymant non seulement prend plaisir à voir ce qu'il ayme, mais encore s'afflige grandement en son absence; car de se delecter simplement à voir un bel Objet, ce n'est pas un certain Signe d'Amour, car cela est commun à toutes sortes de Personnes, il faut encor sentir un regret cuisant de l'absence de ce qu'on ayme; car quand on ayme veritablement, on pense ton jours à l'Objet aimé; d'où est venu ce Proverbe, que l'Ame de l'Aymant loge dans le Corps de la Personne aymée.

Q. Quels sont les Effets d'un veritable Amour?

R. Il change soudain les Moeurs & les Humeurs des Amants: Il rend courageux & bardis ceux qui sont lâches; il eveille ceux qui sont endormis; il rend joyeux les plus melancholiques; il rend liberaux les

N 3 flus

and merry those that are heavy and melancholy; it causes the most Covetous to grow liberal, and the most stupid and clownish to be Civil and Elo-

quent.

Mark that though we be obliged by Natural, Civil, and Divine Laws to love and cherish one another, (this being common to all kind of Animals, let them be never so wild and sierce) yet amongst all Animals, Man is without any doubt the most Cruel.

Q. Why is Love drawn under the Figure of a little blind Child with

Wings and Arrows?

A. His Wings are to shew that he is swift, and that he slyes every where, even amongst the most barbarous Nations: His Arrows make appear, that he assaults, and, either soon or late, wounds every Heart: He is Pictured blind because of his Indiscretion, and Prostitution to all forts of Objects; and he is drawn like a Child, because he takes away the Judgment of men, rendring them rash and irrational as are Children.

Q. What is the reason that Parents love more their Children, than Children

their Parents?

Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 271
plus avares, & rend courtois & eloquents
les plus rustiques & stupides.

Notez que, quoy que nom soyons obligez par les Loix Naturelle, Civile, & Divine de nous entraymer tous & cherir, (cela étant commun à toutes les Especes d'Animaux tant farouches soient ils & sauvages) toutefois entre tous les Animaux l'homme est sans doute le plus Cruel.

Q. Pourquoy peint on l'Amour sous la Figure d'un petit Enfant aveugle, qui a des

ailes & des Fleches?

1

1

1

n

e

n

It

R. Ses Ailes font voir sa legereté, & qu'il vole par tout, même parmi les Nations les plus barbares. Ses Fleches montrent qu'il attaque, & blesse tôt ou tard tous les Coeurs: Il est depeint aveugle à cause de son Indiscretion, & de son abandon à toutes sortes d'Objets; & il est peint comme un Enfant, parcequ'il ôte le jugement à l'homme, en le rendant temeraire, & irraisonable comme un Enfant.

Q. D'ou vient que les Parents aiment plus leurs Enfants, que les Enfants n'aiment leurs Parents?

R. Cela

A. It is because Children are the Production of their Parents, and because the Love of Parents being more ancient than the Love of Children, consequently it grows stronger.

Q. Why doth a Mother love more ten-

derly her Children than a Father?

A. It is because of her certainty that they are her Children, as is declared by a Poet.

Why Mothers than the Fathers kinder prove,

To their own Children whom they dearly

love,

The Mother knows her Child to be her

The Father thinks it his, but 'tis not known.

Q. What is Pleasure?

A. It is a joyful motion of our Soul, proceeding from the confideration or knowledge of an Object, which is either beautiful or good, or at least thought to be so.

Q. How do you divide Pleasure?

A. Into Pleasure of Body, and into Pleasure of the Soul. The Pleasure of Body

# Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 273

R. Gela vient de ce que les Enfants sont la Production des Parents, & de ce que l'Amour des Parents étant plus ancien que celuy des Enfants, il en devient consequemment plus fort.

Q. Pourquoy la Mére ayme-t-elle plus

tendrement ses Enfants que le Pere?

R. C'est à cause de la Certitude qu'elle a que ce sont ses Enfants, ainsy qu'un Poete a chanté.

L'Enfant est aymé de sa Mére, Plus tendrement que de son Pere, Parcequ'elle sçait qu'il est sien, Et luy le pense, mais n'en sçait rien.

Q. Qu'est ce que Plaisir?

R. C'est une joyeuse motion de l'Ame procedante de la consideration ou connoissance d'un Objet, qui est beau, ou bon, ou que nous croyons être tel.

Q. Comment divisez vous le Plaisir? R. En plaisir du Corps, & en Plaisir de l'Ame. Le plaisir du Corps est reglé, ou dereglé,

Body is either moderate or immoderate, confisting in eating, drinking, and other Corporal Recreations, which, when they are excessive, do produce several Infirmities, and other pernicious Essects. The Pleasure of the Soul is that satisfaction which she receives in the consideration and knowledge of an Object. This Pleasure doth sometimes ravish our Soul, as it happened to St. Paul, who was ravish'd unto the Third Heaven.

The End of Moral Science.

# Advertisement.

IF any Gentleman or Gentlewoman be desirous to learn either French or Latin, the Author will wait on them. He lives now in Coleman-street, in Gleyn-Alley, next door to the White-Heart Inn. Morale, ou le Moyen d'être Heureux. 275 dereglé, consistant dans le boire, dans le manger, & autres Recreations Corporelles, qui, quand elles sont excessives, produisent quantité de maladies, & autres Esfets tres pernicieux. Le plaisir de l'Ame est ce contentement qu'elle reçoit de la consideration, & connoissance d'un Objet; ce plaisir quelquesois extasse nôtre Ame, ainsy qu'il arriva à St. Paul, qui fut ravi jusqu'au Troisseme Ciel.

Fin de la Morale.

11

n



